திருச்சிற்றம்பலம்.

# <sup>சிவஞானபோத</sup> வசலைங்காரதிபம்.



ுகீ காசிவாசி சாம்பவுசீ செத் **தி நாதைய சவர்கள்** இயற்றியது.

இத

மஹாவீத்வான் புரகை—அஷ்டாவதானம்
சபாபதிமுதலியாரவர்கள் மாணுக்கரும் தமிழ்ப்பண்டி தருமாகிய
புரசை — சுந்தரமு தலியாரவர்கள் குமாரர்

சி. சு. ஏகாம்பரமு தலியாருடைய மணவியாரும்
சைவசித்தாந்த மகாசமாஜத்தின்
வனிதைவகுப்புக் காரியதரிசியுமாகிய

ஆண்டாளம்மை எனப்பெயரிய மங்கையர்க்கரசியாரால்

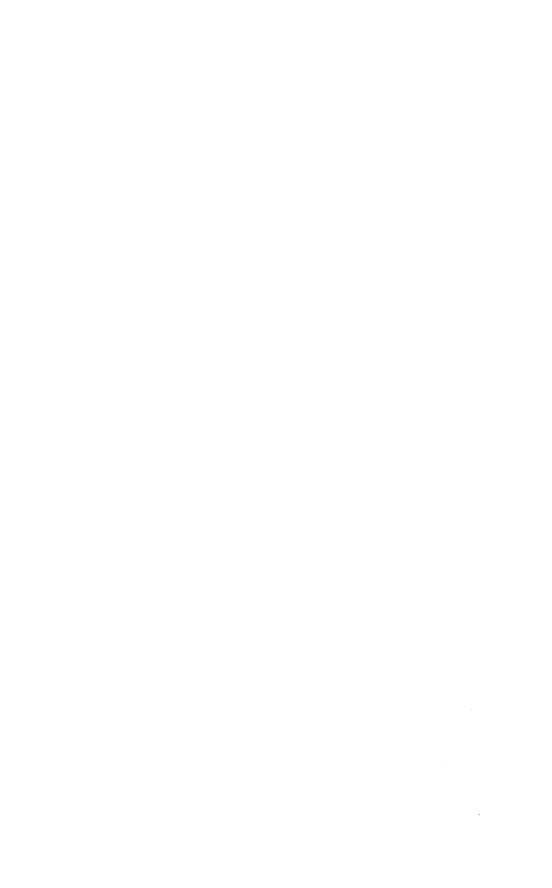
சென்னே

சைவவித் தியா நுபாலனய ந் திரசாலேயில்

அச்சிடப்பட்டது.

நளவுல் சித்**திரைமீ** 

ரிஜிஸ்டர்காப்பிறைட்.



### திருச்சிற்றம்பலம்.

#### ~ 1000 C

இவ்வரிய பெரிய சித்தாந்தவசனநூல் நாட்டுக்கோ ட்டை நகரவைசிய பிரபுக்களிலொருவரும், சிவபக்தி சிவ னடியார்பக்திகளிற் சிறந்தவரும், சித்தாந்தசைவபரிபரல னமே உயிர்க்குறுதியைத் தருமென்று உறுதிகொண்டிருப்ப வரும், சிவதரும் சிவஞானத்தை நிலேநிறுத்துபவருமாகிய கொத்தமங்கலம் மூமாந் சி-ரா-ம-அ-இலக்குமணச் செட்டியார் அவர்களுக்கு உழுவலன்போடு உரிமை யாக்கப்பட்டது.



திருச்சிற்றம்பலம்.



## பொல்லாப்பிள் விளயார்

தோத்திரம்.



நான்கடியும் ஒப்பனவாய்வந்த கொச்சு ஒருபோது.

தடந்தாட் கொத்த தமனியச் சிலம்பு படந்தாழ் கச்சைப் பாம்பொடு தழீஇ வென்*ரு*வி நந்தாதை வியந்துகைத் துடிகொட்ட நின்*ரு*டும் பொல்லார்தா ணிணேந்தார்தா முய்**ந்தாரே.** 

தழிஇ தழுவ என்பதன்றிரிபு. வென் தாவி எனப்பிரிக்க, தழுவத் ாவி நின்று கொட்ட ஆடும் பொல்லார் என விணமுடிபு செய்க.

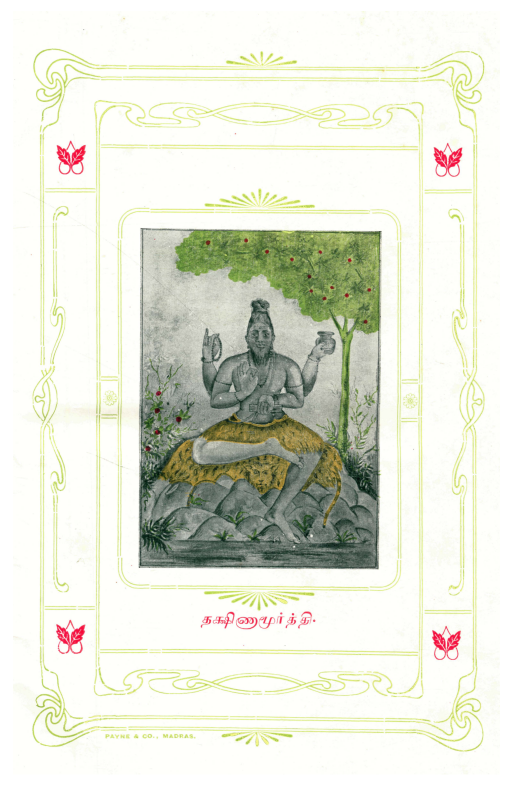
பொல்லார் பொள்ளார் லள ஒற்றுமை. உளிமு**தலியவற்***ரு***ல் போழ்**ந்**து** செய்யப்படாதவர் என்பது கருத்து. எனவே சுயம்பு மூர்**த்தி என்றதாம்.** 

இது ஸ்ரீலஸ்ரீ சுவாமி நாதபண்டி தரவர்கள் அனும் இபெற்றுச் சிவஞானமாபாடியத் திருக்கெடுத் தப் பதிப்பிக்கப்பட்டது.

## பொருளடக்கம்.

#### \_\_\_\_XXXXXXXXX

- **க**. சிவஞானபோ*தசூத்* திரமு*தற்*குறிப்பகரா**தி.**
- உ. சூர்ணி**கை**முதற்குறிப்பகரா*தி*.
- ந. சிவஞானபோ தவசனுலங்கா ர தீபவிஷயசங்கி ரகம்.
- ச. விசேஷவிஞ்ஞாபனம்.
- ரு. சிவஞானபோதவசலைங்கார தீபபூமிகை.
- சு. கடவுள்வணக்கம்.
- எ. சமயாதிதம்வேதசாரசைவசித்தாந்தம்.
- அ. சிவஞானபோதநூல்.
- கு. சிவஞானபோதவசனுலங்காரதீபம்.
- க0. பிழைதிருத்தம்.



## திருச்சிற்றம்பலம். தகுணுமூர்த் திதோத் திரம்.

- CATION

திருவானக்காப்புராணம்.

மும்மலம் வேறுபட் டொழிய மோய்த்துயி சம்மலர்த் தாணிழ லடங்கு முண்மையைக் கைம்மலர்க் காட்சியிற் கதுவ கல்கிய சேம்மலே யலதுளஞ் சிந்தி யாதரோ.

**திருநாகைக்காரோணப்புராணம்**.

பதிபசு பாச மேன்னப் படுமோரு மூன்றுஞ் சுத்தம் பதிரிலே யோன்றற் கோன்று பயில்வியாப் பியமா மின்னும் பதியோடு பசுக்க லக்கும் பண்புமிற் றேன்றோர் செங்கைப் பதிவிர லளவிற் சேர்ப்பிற் பகர்பவற் கடிமை செய்வாம்.

உறையூர்ப்புராணம்.

முழுதுணர் முனிவர் தேற முவகைப் பாச மாய பழுதற வோழிந்தான் மாக்கள் பதநிழ லடங்கு முண்மை சேழுமலர் போருவு மங்கை விரல்களாற் றெரித்தி யாருந் தோழுதேழக் கல்லா னீழல் வதிபவர் துணேத்தாள் போற்றி.

 $^2$ 

1

3

## திருச்சிற்றம்பலம்.

திருக்கைலாசபரம்பரைத் தருமபுரவா இனத் திலே காஷாயம்பேற்றுத் துறவுபூண்ட சேம்மனச்சேல்வரும், தறவிலக்கணம் முற்றும் குடிகொள்ளப்பெற்றவரும், தமிழ் சமஸ்கிருதமென்னும் இருபாஷாவல் அருரும், வைத் தீஸ்வரன்கோயிற் றருமகர்த் தாவுமாகிய மூலும் சொக்கலிங்கத் தம்பிரான் சுவாமிகளியற்றிய

## கத்தியருபச்சிறப்புப்பாயிரம்.

#### 

புண்ணியம் பசுபுண்ணியம் சிவபுண்ணியம் என இருவகைப்படும். அநா திமலபெத்த பசுக்களாகிய ஆன்மாக்களேச்சுட்டிச்செய்யும் புண்ணியம் பசு அநா திமல முத்தப தியாகிய சிவபெருமா**ண**ச் சுட் புண்ணியம் எனப்படும். டிச்செய்யும் புண்ணியஞ் சிவபுண்ணியம் எனப்படும். அவை ஆலயங்கட்டுதல், .ஆலபஜீர்ணு*த்தாஊ*ஞ்செய்தல், *திருவலகி*மதல், *திருமெழுக்*கிமி**தல்,** சுகர்**த** தூபலிடுகல். சிவபூஜைசெய்தல் முதலியனவாம். குடிகளுக்குச்செய்யும் தீமை யினும் மஹாராஜாவுக்குச்செப்பும் தீமை மிகக்கொடியது; அங்களமே ஆன் மாக்களுக்குச் செய்யும் துரோகத்தினும் சிவபெருமானுக்குச்செய்யும் துரோ கம் மிகக்கொடியது. குடிகளுக்குச் செய்ததிமை இராசாவால் ஒருபோழ்து பொறுக்கப்படினும் பொறுக்கப்படும். இராசாவுக்குச்செய்த திமையோ ஒரு அதுபோல, ஆன்மாக்களுக்குச் போழ்தும் பொறுக்கப்படமாட்டாது. செய்த துரோகம் சிவபெருமாளுல் ஒருபோழ்து பொறுக்கப்படினும் பொறுக் கப்படும்; சிவபெருமானுக்குச்செய்*த துரோக*மோ ஒருபோ*ழ்து*ம் பொ*று*க் ஆகலின், சிவத்துரோகத்தினும் மேலாகிய துரோகமு கப்படமாட்டாது. மில்லே; சிவபுண்ணியத்தினும் மேலாகிய புண்ணியமுமில்லே.

தக்கன் சிவதூஷணஞ்செய்தபோது, அவியாசையாலும் அச்சத்தாலும் அபிமானத்தாலும் அதணேக்கேட்டுக்கொண்டிருந்த தேவர் முனிவர் முதலா யிஞேர் வீரபத்திரக்கடவுளால் அப்போது தண்டிக்கப்பட்டமையோடமை யாது, பின்னரும் சூரன்முதலிய அசுரர்களால் நூற்றெட்டு யுகங்காறுஞ் சகிக் கலாற்முத துன்பமடைந்தமை வேதோபபிருங்கணமாகிய மகாஸ்காந்தபுரா ணத்தில் விஸ்தரித்துப் பேசப்பட்டிருத்தலே ஆண்டுக்கண்டுதேறுக.

பாசமயிகளால் சைவசமயத்துக்கு இடையூறிகருகின்றகாலத்திலே அதஃஎகீக்கிச் சைவஸ்தாபனஞ்செய்தல் சிவபுண்ணிய மென்றயர்த்துச்சொல் லப்படுமணத்தினும் சிறந்ததொருவிசிட்ட சிவபுண்ணியமென்பது,

> ''நிறுத்திடவல் லானமல னூனேறியை யேன்று மறுத்திடவல் லானவல மார்க்கமய வுற்றே நிறுத்திலன் மறுத்தில னேனிற்கரிச கேச மறுத்தவணே மாகைகரி சல்லவற மாமே."

எனச்சுப்பிரமணியக்கடவுள் அகத்தியமகாமுனிவரர்க்குச் செவியறிவுறுத்தி யருளிய பொருளேயுடைய சிவதருமோத்தரச் செய்யுளாலும் பிறவற்முலும் உணரக்கிடத்தலிஞலன்றே அவ்வுண்மை உணர்ந்த திருஞானசம்பந்தமூர்த்தி நாயஞர் சமணரால் சைவசமயத்துக்கு இடையூறு நிகழ்ந்துழி, திருவால வாய்ச் சொக்கராதப்பெருமாண கோக்கி ''ஞாலகின் புகழே யாக வேண்டு நான் மறைக ளேத்துஞ்–சீலமே யால வாயிற் கிவபெரு மானே'' என்று வேண்டியருளிஞர்.

ஒரு காரியத்தை ஒருவன் தனக்குப்பயன்படுமாறு செய்தலாலும், பிறர் க்குப் பயன்படுமாறு செய்தலாலும் தனக்கும் பிறர்க்கும் பயன்படுமாறு செய் தலாலும் அக்காரியம் மூவகைப்படும். இம்மூவகைக்காரியங்களுள்ளும் தனக் கும் பிறர்க்கும் பயன்படுமாறு செய்யுங்காரியமே மகாவிசேஷமுடைத்தா கும். அக்கருத்திறைற்றுன் திருஞானசம்பந்தமூர்த்திநாயஞர் யாவர்க்கும் பயன்படுமாறு அத்தியுத்தம சைவஸ்தாபன புண்ணியத்தை ஆலவாயண்ண லருட்டுணேபற்றிச்செய்தருளிஞர்.

கூன்பாண்டியர்காலத் திலே அவர் மணேவியாராகிய மங்கையர்க்கரசியா ரும் மந்திரியாராகிய குலச்சிறைநாயளுருமாகிய சிவஞானச்செல்வர்கள் இரு வரும் ஒத்த கருத்தினேடு, பன்னிரு திருநாமங்களேயுடைய சீகாழிப்பதியின ராகிய திருஞானசம்பந்தமூர்த் திநாயனை மதுரைக்கு எழுந்தருளுளித்து, அந் நாயளுர்வாயிலாகச் சமணர்களே வாதுகளிலே தோல்வியடையச்செய்து, சமண சமயவிருளே ஓட்டி வை திக சைவரெறிக்கின்றியமையாப் பெருஞ் சிறப்பின தாகிய திருவெண்ணீற்றெளி உலகமெங்குர் தழைத்தோங்குமாறு செய்த ருளியதூஉம் அப்புண்ணியமாட்சி கண்ணியே என்பதீண்டுணரற்பாலது.

சில காலத்துக்கு முன்னர்ச் சென்ணேயின்கண்ணே யிருந்த புரசை அஷ் டாவதானராசிய மஹா வித்வான் சபாபதிமுதலியாரவர்களுடைய மாணுக்க ராயும் தமிழ்ப்பண்டிதராயு மமர்ந்த புரசை சுந்தரமுதலியாருடைய செல்வக் குமாரராகிய ம–ா–ா--ஸ்ரீ, சி. சு. ஏகாம்பரமுதலியாரும், அவர் மணவியா சாகிய சைவசித்தார்த சமாஜத்து வனிதை வகுப்புக்காரியதரிசி ஆண்டாளம் மை எனப் பெயரிய மங்கையர்க்கரசியாருமாகிய இருவரும் தங்கள் உடல் பொருள் ஆவி மூன்றையும் சிவபெருமானுடைய கீர்த்தியைத் தமிழ்நாடெங் கும் பாப்புதலாகிய திருத்தொண்டுக்கு அர்ப்பணஞ்செய்யத் துணிந்தவர்க ளாய், வைதிகசைவத்தை உலகினர்க்குப் பல பிரகாரமாகப் பிரகாசிப்பித்தல் வேண்டும் என்னும் உயர்வொப்பில்லாத ஒரேகருத்திலே காகத்தின் இரண்டு கண்களுக்கும் மணி ஒன்றே அமைந்தாற்போலுள்ளார்கள். அவ்வம்மையார் தம் நாயகரோடு சிதம்பாம், மதுரை, காஞ்சிபுரம், திருப்பாதிரிப்புலியூர், சென்னமாககாம், திரிசிரபுரம், இராமகாதபுரம், புதுவை, தஞ்சையாககாம், சிவகாசிமுதலிய பற்பல இடங்களிற் சென்று இனிய சைவப்பிரசங்கமழையி **ைல், ஆங்காங்கு**ள்ள சிவனடியார்கள்முதலிய யாவர்களேயும் பரமானந்தசாக **ாத்தில் மூழ்கச்செய்து வருவாராயிஞர். இது** நிற்க.

அவ்விருவரும், கிவஞானபோதமானது தமிழிலேயுள்ள ஞானசாஸ் தி சங்களுளெல்லாம் மிகு கடினமுடையதாய், அதற்குள்ள கிற்றரைமுதலிய கொண்டும் அதன் உண்மைப்பொருள் எவர்க்கும் புலப்படா திருந்தமையை உணர்ந்து நெடுநாட் கவலேகொண்டிருந்தார்கள். பின்னர்த் திருவருளினு லே, ஸ்ரீ, பரங்கிரி நிவாசராய், வீணுகானபுரத்துச் சைவசமயபரிபாலனசபை யாராற் செந்திநாதயோகிகள் என்றும், சென்ணபுரியின் இந்துலகுலேக சங்கத் தாராற் கிறிஸ்துமதகானன குடாரி என்றும், சூரியஞர் கோயிலின் அதிவரு ணுகிரமவாசாரியவரிய சைவசமய பரிபாலக ஸ்ரீசிவாக்கிரயோகிந்திர ஞானசி வாசாரிய சுவாமிகளாதினத்திலே தற்காலத்தில் மடா திபதிகளாய் எழுந்தரு னியிருக்கும் சிவாறுபூதிச்செல்வர்களாகிய ஸ்ரீலஸ்ரீ, முத்துக்குமாரதேகிக சுவாமிகள் தாம் ஃபரவர்கட்கு விடுத்தருளிய திருமுகத்தில், ''நிறைகல்வி தவமொழுக்கஞ் சான்றுண்மை கண்ணேட்ட நேதே மன்பு போறைமேன்மைக் தலஞ்ஞான முதிர்ச்சியங பூதிமுதற் குணங்க ளேல்லாம் குறையாமற் கோண்டசேந்தி நாதமறை யோய்நின்ணக் குறித்தியா மிட்ட மறைவாய்மைச் சித்தாந்த சிகாமணியேன் பேயரேவர்க்கும் வழங்க லாமோ."

எனப்பத்தியருபமாகவரைந்த தன்மேலும்,

'கிகழ்காலத் திலே தங்களேப்போல வேதாகமசாரமாகிய மெய்கண்ட நூற் சொரூப தடஸ்த சித்தார்த நுட்பமறிர்தவர்களாய் ராம் இதுகாறும் ஒருவரையும்கண்ட தில்லே; அர்த நுட்பமறிர்த தங்களுக்குச் சித்தார்த்கிகா மணி என்கிற பெயர்டுக்குமென்றளித்தேமன்றி முகமனுயளித்தேமில்லே" யெ னக் கத்தியரூபமாக வரைந்தம் புகழப்பட்டவராகிய ஸ்ரீகாசிவாசி சாம்பவஸ்ரீ செர்திராதையரவர்களேத் தங்களுக்கு ஆசாரியராகக்கொண்டு தீகைஷமேற்று, சிவஞானபோதப் பொருளே உலகினர் இன்னதென்றறியமாட்டாது மிண்டிய மாயாவரதச் சண்டமாருதத்தினுற் புடைப்புண்டுபோகாவண்ணம் பாதுகாக் கவேண்டுமென்று முறுகிவளர்க்கு அன்புமேலீட்டினுல் அவர்கள் வாயிலாக அச்சிவஞானபோதத்தை வசனருபமாக்குவித்தார்கள்.

அந்த வசனமானது வேதாகமமாதி அதிப்பிரபல பிர<mark>மாணங்</mark>கள் <mark>பலவற்</mark> ருடியைந்து மிகு சிறப்புற்று யாவர்க்கும் இன்பம் விளேக்குமாறு **வரையப்** பட்டமையான் சிவஞானபோதவசனுலங்காரதீபம் என்னும் பெயர்த்தாயிற்**ற**ு.

அதன் மாட்சியை அதனே வாசிப்பவர்களே உணர்ந்து கொள்வார்களா தலின், மீட்டும் மீண்டும் அதன்சிறப்பெடுத்துப்பேசுதல் மிகையாகுமென் றித்துணேயின்சிறுத்துகின்றேன்.

இந்த அரிய பெரிய சிவஞானபோத வசஞைலங்காரதீபத்தைப் பரோப கார செந்தைகொண்டு சிரத்தையோடு அச்சிடுவித்த மங்கையர்க்காகியாரும் அவர் நாயகரும் அரோகதிடகாத்திரர்களாய் கீடுவாழ்ந்து, இதுபோன்ற ஏண்ய வைதிக்சைவஸ்தாபனத்துக்குரிய நூல்களே மேன்மேலும் லோகோப காரமாக அச்சிடுவித்துப் பரப்பி வைத்தியநாதப்பெருமானுடைய திருவரு ளுக்குப் பரத்திராகிப் போனந்தப் பெருவாழ்வுறுவாராக.

## சைவசித்தாந்தமகாசமாஜ உதவிச்சபைத்தஃவர்

ஸ்ரீ மான்

ஜெ. யெம்• நல்லசுவாமிப்பிள் ஊயவர்கள்

எழுதியது.

#### 

சிவஞானபோதவசலைங்காரதீபம் என்னும் இந்நூல் எப்போது வெளிவருமென்று அகேக அன்பர்கள் ஆவலுடன் எதிர்பார்த்திருக்கின்ருர் கள். வெளிவந்தவுடன் கண்ணுறின் அன்பும் ஆநந்தமும் அவர் எய்துவர் என்ப தெம்மனேர் துணிபு. அது நிற்க.

சித்தாக்தநூல்களிலே மிகவும் குய்யமானதும் கடினமானதும் சிவ ஞானபோதம். அக்நூல்களுக்கெல்லாம் முதல் நூலாய் நின்றதும் சிவஞான போதம். அக்நூல்களின் கருத்தையெல்லாம் தொகுத்து மிகச்சிறியவளவிலே அடக்கியுள்ளதும் சிவஞானபோதம். எல்லா வேத வேதாக்த சித்தாக்தங்கட் கும் திறவுகோலாயுள்ளதும் சிவஞானபோதம். இக்நூலின் சொல்லேயும் பொருளேயும் துணேயாகக்கொண்டு எழுக்தவைகளே மற்றெல்லா நூல்களும். அதுமுதல் இதுவரை இக்நூலின் கருத்தை விளக்கித் தெரிக்கவக்தவைகளே மற்றெல்லா நூல்களும். மற்றெல்லா நூல்களினுமுள்ள உண்மைப்பொருள்க ளெல்லாவற்றையும் இக்நூலிற்காணலாம். இக்நூலிலில்லாத பொருள்கள் மற்றெல்லா நூல்களிலும் இல்லேயென்பதொருதலே.

நாம் ஆரம்பத்திற் சுத்தாந்தநூல்களேப் படித்த ஆராயத்தொடங்குங் கால், நமக்கு ஆசிரியராயிருந்த பெரியோர் சுவஞானசுத்தியாரையே முத லில் ஆராய்ச்சிசெய்யும்படி சொன்னர்கள். எனினும், அந்நூல் மிகவும் அகன்றிருத்தலின் பலநாளின் முற்றமேன்பதையும், இந்நூல் துணுகியிருத் தலின் சிலநாளின் முற்றமென்பதையும் ஒர்ந்து, இந்நூலின் கருத்தின் தண் தனிய காலத்திலே உட்கொள்ளலாமென்கிற போவாவினைல், இந்நூலிப்படி த்து அதன்பயகை இதனே ஆங்கிலத்தில் மொழிபெயர்க்கலாயினேம். அவ் வாறியற்றியபொழுது எண்ணியகாலத்துள் முடியாமையால், நாம் எடுத்துக் கொண்ட பிரயாசை நாமே அறிவோம். அன்றி நம் மெய்கண்டநாதரும் அறி வார்; மற்றுற்யார். ஆனுலும் எடுத்துக்கொண்ட முயற்சிவினுகளில்ல். அப் விரயாசையாலும் முயற்சியினுலும், சுத்தாந்தத்தின் திறவுகோல் ஒருவாறு கைப்பற்றினேம். கெடுநாள் நம்முளத்திற்புகுந்திருந்த ஐயம் திரிபுகளும் அன்றே விலகின. நம் செத்தாந்த உண்மைகளேப் பிறர்க்கு எடுத்து ஒகவும் உரைக்கவும் அன்றே தெளிக்தேம். இவ்வுரைகளால் நாம் தற்சிறப்பைக் கூறப்போந்ததாக நண்பர்கள் கொள்ளார்கள். இந்நூலின் பெருமையிணேயே உணர்த்தப்போந்ததாகவே கொள்ளுவர் என்பது திண்ணம்.

அக்காலத் திற்றுனே இவ்வரிய நாலே யாவரும் எளி தில் உணரும்பொரு ட்டு எளிய வசனாடையில் எழுதவேண்டுமென்பது எமதாசிரியருக்கும் கருத் தாயிருந்தது. அன்றமுதல் இன்றுவரை எமக்கும் கருத்துண்டு. எனினும், 'இன்னபொழுது இன்னதலத்து இன்னவினே இன்னுரால் முடியவேண்டு மென்றறிந்து அவரால் அதனேப் பின்னமறக் கூட்டுவிக்கும் பிரா'னருளால், இவ்வரிய பெரிய காரியம், நமது இன்னெரு ஆசிரியராகிய ஸ்ரீ மத் காசிவாசி சேந்திநாதையாவர்களாலும், நமது ஆப்தாத்னங்களாகிய ஸ்ரீமான் ஏகாம் பர முதலியார், அவர் அன்புடைய மீனவியார் ஸ்ரீமதி ஆண்டாளம்மை பென்னும் மங்கையர்க்கரசியார் ஆகிய இருவராலும் இனிது முற்றுவிக்கப் பட்டமையால், நமக்கு அது எவ்வளவோ மகிழ்ச்சியை உண்டாக்கிற்று.

எமக்குத் தெரிந்தமட்டில், இத்தமிழ்நாட்டில், இருமொழியினும் வல்லு கராகி, அதிலும் வேதாகமநூல்களிற் பயின்று, நம்மாகமாந்தங்களேயும் அதன் பூர்வோத்தரங்களேயும் பூர்த்தியாயுணர்ர்து, அதிலும் அவ்வுண்மை களே நம்மனேர் உணரும்பொருட்டு அரேகக் கணக்கான பத்திரிகைகளேயும் பதிப்பித்து ஈம் சைவத்தை வளர்த்து வந்தவர்களில், நம்மையாவர்களேவிட இன்னும் பெரியாரைக் கண்டிலம். நம் சைவத்துக்குப் பூர்வாசாரியராகிய ஸ்ரீ நீலகண்டசிவம் செய்தருளிய வேதார்தசூத்ரபாஷ் யத்தைத் தமிழ் விருத்தியுடன் வெளிப்படுத்தியதொன்றே நம்மையாவர்க ளின் புகழை நம் வடமொழி தென்மொழி வாழ்ந்திருக்கும்வரை நிலநாட்டு மென்*பதற்கு* ஐயமின்று. \*கண்ணு தலாரருளிச்செய்த வடமொழிப்பெருமை யிணே உணர்க்*து* எத்*துணே*ப் பெருமுயற்கிசெய்*து அதணே* உலகர்க்கு உப யோகப்படுத் திருரோ, அவ்விதமே அக்\*கண்ணு தலாரருளிச்செய்த தமிழ் மொழிப்பெருமையினே உணர்க்து அதிக பெருமுயற்கிசெய்து அத்தமிழ் மொழியிற் சுறந்த நூலாகிய சிவஞானபோதத்தையும், 'வசனுலங்காரதீபம்' என்னும அணியினுல் அழகுசெய்து உலகர்க்கு உபயோகப்படுத்தினர்கள். இதனுலும் இவர்கள் புகழ் என்றும் நிஃபெற்றதென்பதே திண்ணம்

<sup>\* \*</sup> வடமொழி தமிழ்மொழி கண்ணுதலார் அருளிச்செய்தமை, ''மாரியுங் கோடையும் வார்பணி தூங்ககின் றேரியு கின்றங் கிளக்கின்ற காலத்து வாரிய முந்தமி மும்முட னேசோலிக் காரிகை யார்க்குக் கருணேசேய் தானே"

என்னுர் திருமந்திரத்தாலறிக. இக்கருத்துப்பற்றியே ''இருமொழிக்கு**ங் கண்** ஹைதலார் முதற்குரவர்'' என்*ரு*ர் பிறரும்.

இனி இந்நூலின் பெருமையிண் நவலுவது மிகையாகும். எதனைலென் ரூல், பொருள் அட்டவணேயைப் பார்த்த அளவிலே இன்னின்ன அடங்கி இரு ப்பன என்பது வெளியாமாகலானும், நூலேப்படிப்போர்க்குத் தானே அதன் மாட்சி அறியக்கிடத்தலா னுமாம் என்க. ஆயினும் ஒன்றைமட்டும் எடுத்து உரைக்காமற்போவதற்கு மனம் இசையவில்லே; யாதெனில்:—

தேன்மொழியிற் பயில்வோர்க்கு வடமொழிப்பயிற்சி இல்ஃ; மொழிவல் ஹார்க்குத் தென்மொழியில் தேர்ச்சியில் ஃ; ஆகவே சைவநூல் பயின்று வருவோர்கள் சைவசமயம் வேதாகம ஸ்மிருதி புராண இதிகாசங்க ளாற் பிர திபா திக்கப்பட்டதெனச் சொல்லிக்கொண்டுவரினும், வடமொழியில் உள்ள ஆதாரங்களே எடுத்து ஆளாமலும், இவ்விருமொழியிலும் உள்ள நூல்க ளுக்கு ஒற்றுமையை எடுத்துக்காட்டாமலும் வாளாபோயினர். அங்ஙனமாக வும், ஐபாவர்களே வடமொழியிலுள்ள ஆதாரங்களே எடுத்தாண்டும், அவ் விருமொழிகளினுமுள்ள ஒற்றுமையை எடுத்துக்காட்டியும் *நூல்களுக்கு* விளக்கிளுர்கள். உமாபதி சிவம், சிவாக்கிரயோகிகள், சிவஞானயோகிகள் முதலிய மகான்கள் இவற்றை வெளிப்படுத்தியுள்ளார்களாயினும், நாளுக்கு நாள் இப்பயிற்சி மிகவும் குன்ற, சிலர் தற்காலம், சைவமதமும், சைவநூல்க ளும், அதினும் கிவஞானபோதமும் தமிழுக்கே யுரித்தெனக் கொள்கின்றுர் இது உண்மையாயின் எவ்வளவோ நமக்கு மகிழ்ச்சியின யுண்டுபண் ஆயினும், அதற்குத் தகுந்த ஆதாரத்தை யாருங்காட்டவில்ஃபென் . றே கொள்சின்*ளு*ம்.

இக்கருத்து எதுமுதல் உற்பத்தியாயினதென்பது எமக்குத் தெரியும். காலஞ்சென்ற திருவனந்தபுரம் பண்டிகர் பி. சுந்தரப்பிள்போயவர்கள். எம். எ. எம்முடைய சிவஞானபோத ஆங்கிலமொழிபெயர்ப்பைப்பற்றி ''ஹிந்து" என்னும் சென்னேத் தினசரிப்பத்திரிகையில் எழுதிய பதிப்புரையிலேயே இக் கருத்து முதலில் வெளிவந்தது. அதற்குமுன் இக்கருத்தை யாரும்வெளியிட வில்லே. அப்பொழுதே நாம் பிள்ளேயவர்களுடன் தர்க்கித்து மறுத்துள்ளேம். அதுமுதலே கில நண்பர்கள் இக்கருத்தைத் தமுவிவருகின்றுர்கள்.

''எப்பொருள் யார்யார்வாய்க் கேட்பினு மப்பொருண் மேய்ப்போருள் காண்ப தறிவு''

என்பது ஓத்தா தவின், இவர்கள் கருத்து உண்மையாயின் கொள்ளத்தக்கதே. ஆயின், அவர் தங்கருத்துக்கு ஆதாரமாகக் கூறுவதென்னேயெனின், டெய் கண்டதேவர் தம்நூலில் கஉ–சூத்திரங்களேயும் தாம் மொழிபெயர்த்ததாகச்

சொல்லவில்லே என்பதொன்றேயாம். இது இவ்வளவு பெரிய ஆதாரமாயின், அவர் காலத்தவர்களும் சிஷ்யகூட்டத்திற் சேர்ந்தவர்களுமாகிய அருணந்தி சிவாசாரியார் மனவாசகங்கடந்தார் என்னும், இவர்கட்கு விளங்காத தொன் ருகுமோ. இவர் விளம்பிய உண்மையை ஆகமாந்தமென்று அவர்கள் என் கொள்ளவேண்டும். மேலும், சித்தியாரிற் காணப்படும் அகேக விருத்தங்கட்கு மூலம் ஆகமாந்தங்களிலே காணப்படுகின்றது. இதனுண்மை சிவஞானசித்தி யார்க்கு ஆகமமேற்கோள் என்னும் தொகுப்பிலும் காணலாம். பன்னிரண்டு வடமொழிச் சூத்தொங்களும் தமிழிவிருந்து மொழிபெயர்க்கப்பட்டனவா **ைல், அ**கேக கோடி கிரந்**தங்**களடங்கிய உஅ–ஆகமங்களும் உபாகமங்களும் எ தினின்றம் மொழிபெயர்க்கப்பட்டனவென்றுல், அதற்கு விடை யாதோ? அதிலிருந்தெனில், இவர்கள் வாக்குத்தான் பிரமாணமோ? வேறுண்டோ? உண்டெனின் யாது? மேலுமிவ்வாகமங்கள் கன்னியாகுமரிமுதற் காஸ்மீரம் வரைவழங்கப்பட்டுவருவதும் அவர் அறியார்போ லும்! ஒரு ஜெர்மன்பண்டி தர் நாம் காணேமென்று கைவிட்ட அகேகசைவாகமங்களேயும் சைவநூல்களே யும் இராஜபுடாளுமுதலிய வடதேசங்களிலே கண்டு வியப்புற்றதாக நம்மிடம் அது, கூறியுள்ளார். இக்கருத்தேயன்றி இன்னும் வியப்பைத் தருவதொன் ஆங்கலகெறியில் கவீன ஆராய்ச்சியில் இறங்கியுள்ளார் ஒருவர், அண்டு. உ**டாப திசிவத் து**க்கு முன்னர்ச் ''சைவசி **த் தா**ந்தம்" என்ற சொற்ளுடரே வழக்கத்தில் இல்ஃபென்ற கூறியதேயாம்.

இன்னனவாசங்கைகளெல்லாம், நம்மையாவர்கள் நூலிஞல் மெய்ம்மை யிற் பறக்கக் காணலாம். வேண்டிய அளவில், தமிழ் நூல்களிற் கண்டவற்றிற் கெல்லாம் வடமொழிப்பிரமாணங்கள் காட்டியுள்ளார்கள். 'சித்தாந்தம்' என்ற பதம் அனேகமாய் ஆகமநூல்களிற் காணப்படுதலே இந்நூலில் வரைந்துள் ளார்கள். சைவம், சித்தாந்தம், ஆகமாந்தம் என்ற சொற்கள் ஒரு பொருட் பண்மொழிகளாகின்றன.

இன்னுமொன்று; மேலே குறிப்பிட்ட ஆராய்ச்சிக்காரர், தம் சரித்திர ஆராய்ச்சிவரையிற் சந்தானகுரவர்கள்வரலாற்றிற் காணப்படும் கில அம்சங் களேக் கட்டுரையாகக் கொள்கின்றுர். இவர் நாம் சித்தாந்ததீபிகையில் எழுதிய அப்பர்சுவாமிகளின் திவ்யசரித்திரத்தில் எடுத்துக்காட்டியிருக்கும் பேர் போன ஆங்கிலசரித்திர ஆசிரியரான ஜே. எ. பிரௌட் அவர்கள் வசனத் தைக்கண்ணுற்றிருப்பாராளுல் இவ்விதமாய் எழுதியிரார். அவ்வாசிரியர், சமயசரித்திரங்களே மற்ற ஜீகியசரித்திரங்களின் உண்மைகளே அளந்தறி வதுபோல் அறியக்கூடாடுதன்றும், சமயசரித்திரங்களில் என்றுமழியாத உண்மைகள் புலப்படுமேல் அவைகளே போதுமென்றும் கூறுகின்றுர். அவ்வளவினன்றி ஒவ்வொரு சமயத்தாரும் இறைவனருள் என்பது ஒன்று உண்டு என்று ஒப்புக்கொள்ளுதலால், அவனருள் விளங்குமாறும்,

> ஆட்பா லவர்க்கரு ளும்வண்ணமு மாதி மாண்புங் கேட்பான் புகிலள வில்லே கிளக்க வேண்டா கோட்பா லனவும் விணயுங் குறுகாமை யேக்தை தாட்பால் வணங்கித் தலேகின்றி வைகேட்க தக்கார்

என்றபடி அநர்தவிதமாகுமாம்; கம் ஆராய்ச்சிக்காரர் இச்சமய உண்மையைக் கைக்கொள்ளாது தம்மனம் போனவாறு கூறலாமேயொழிய உண்மை உணர்க்து கூறவல்லுநராகார் ஆகார்.

### இனி, நம் முடிவுரை:—

நம்மையர் அவர்கள் மெய்வருத்தம் பாராது, கைம்மாறு கருதாது, நம்ம வர்களே உய்விக்கும்வண்ணம் செய்யும் இவ்வுழைப்பிற்கு நம் முழுமனத்தினு டண் நன்றி கூறுதலன்றிப் பிறிது கைம்மாறு கண்டிலம்.

இந்நூல் ஆக்கித்தந்தவர்களாகிய நம்மையரவர்களுக்கு நாம் எவ்வித மாகக் கடமைப்பட்டுள்ளேமோ அவ்விதமாக இந்நூல் அச்சிட்டு உபகரித் தோர்களாகிய முதலியாரவர்களுக்கும் அம்மையார்க்கும் நாம் கடமைப்பட் முருக்கின்றேம்.

சில வருடங்களாக, இவ்விருவரும் ஈம் சைவ நூல்களே அதிகமாகப் பொருட்செலவு செய்து கற்றும் கேட்டும் வருவதுடன், சைவசபைகள் கூடும் இடங்கட்கெல்லாம் சென்று அரிய பிரசங்கங்களேச் செய்தும், அவ்வளவி னில்லாமல் அவ்வரிய பிரசங்கங்களேப் பத்திரிகைவாயிலாக மிகப் பணச் செலவுசெய்து வெளிப்படுத் தியும் உதவிபுரிக்துள்ளார்கள். இவ்வுழைப்பினு லெல்லாம் அவர்கள் ஒர் பிரதிப்பிரயோசனம் அடையவேண்டி முன்வக்கவர்க ளல்லர். ஈம்சமயத்திலும் சாத்திரங்களிலும் ஈம் பெருமானிடத் திலும் வைத்த அயரா அன்பே அதற்குக்காரணம். இறைவன் திருவருளே முன்னிட்டு இச் சிவபுண்ணியத்திற்கு உடல் பொருள் ஆவி முன்றையும் தத்தம் செய்துள்ளார்கள். திருவருளே முன்னிட்டே இக்நூலே இயற்றுவித்தும், அச்சுடுவித்தும் ஈமக்கு உபயோகமாம்படி செய்துள்ளார்கள். இவ்வரிய செயல்களுக்கெல் லாம் ஈரம் இயற்றக் கூடிய கைம்மாறு யாதென்முல், இவ்விருவர்களும் இத்தி ருப்பணியின்பொருட்டு இடைவிடாது என்றும் உழைக்குமாறு நீடித்த ஆயுளும், தேகவன்மையும், மனேபலமும் என்றின்னேரன்னவற்றை அருள்புரியுமாறு திருவருளேப் பிரார்த்திக்கவேண்டியதே.

### திருச்சிற்றம்பலம்.

### சித்தாந்தசரபம்-அஷ்டாவதானம்

## சிவஞீ-கலியாணசு ந்த ரயதீ ந்திரரவர்கள்

எழுதியது.

#### acadam.

கைஃலக்கல்லாலவிருட்சத் தின்கீழ் எழுந்தருளுர் தென்முகத்தெய்வ மாகிய குருமூர்த்தி திருவாய்மலர்ந்தருளிய பன்னிரண்டு வடமொழிச்சூத்தி ரங்களடங்கிய ஞானசாஸ் திரம் சிவஞானபோதமாம். இது ஞானதானவள்ளல் களாகிய அகச்சர்தான பாம்பரையில் வர்து, அத்துவிதமெய்கண்டதேவர் மூலம் செர்தமிழ்ச் சூத்திரமாக உலகிற் பாவியது. திருநெறித்தமிழ்முறை பன் னிரண்டின் கருத்திணப் பொதிந்துள்ளது. இச்சாஸ்திரத்தினுக்கு மாதவச்சிவ ருரனபோகிகள் ஒரு சிற்றுரையும் பேருரையாகிய பாடியமு<mark>ம் எழுதி வைத்</mark> இவையிரண்டும் விஸ்தாரமான பரிபாஷாக்கலப்பாயிருத்தவினுலே, இலக்கியவிலக்கணம் நன்குகற்ற வித்துவான்களிற் சிலரேயன்றி மற்றையர் பலரும் இச்சாஸ் திரத்திற் பழகாது வாணுளே வீணுளாய்க் கழித்து வருகின் றனரெனத் தேர்ந்து யாவருமெளிதிற் கற்று வை திகசைவசி**த்தா**ர்தவுண்டை யறிர் தய் தற்பொருட்டு, ஸ்ரீ நீல கண்டபாஷியம் மொழிபெயர் த்தருளியவரும் சித்தாந்தசிகாமணியுமாகிய காசிவாசி சாம்பவ ஸ்ரீ செந்திநாதையரவர்களேக் கொண்டு மேலே சட்டிய நூலுரைகளேச் சிவஞானபோதவசனுலங்காரதீபம் என வசனருபமாக இயற்றுவித்து ஷை சுவாமிகளிடத்து அனுக்கொகம் பெற்ற சைவசித்தார்தமகாசமாஜத்தின் வனிதையர்வகுப்புக்காரியதரிசியும், கம்செரியட் டிபார்ட்மெண்டில் ஏஜெண்ட் உத் தியோசத் திலிருந்து போது உபகாரச்சம்பளம் பெற்றுவருபவராகிய ஸ்ரீமத் சி. சு. ஏகாம்பரமுத லியாரவர்கள் மண்னிபாருமாகிய ஆண்டாளம்மாள்எனப் பெயரிய ஸ்ரீமதி மங் கையர்க்கரசியம்மாள் உலகோபகாரமாக அச்சிட்டு வெளிப்படுத்திச் ''செய் யாமற் செய்த உதவிக்கு-வையகமும் வானகமு மாற்றலரி து" என்னுர் திருக்கு றளினுக்கு இலக்காய்நின்றனர். இத்தகைய வசனநூலானது தமிழ்நாடு முழுவ தும் ப்ரவும்படி சைவாபிமானசிலர்களியாவரும் செய்யின், இஃதோர் சிவதரு LOLOT LO.

#### சிவமயம்,

### திருச்சிற்றம்பலம்.

### பேப்பர் காரன்சி டிபார்ட்மெண்டு உத்தியோகத்திலமர்ந்திருந்து

இப்பொழுது உபகாரவேதனம்பெற்று ஆறுதலடைந்திருப்பவராகிய சித்தார்தஞானகிஷ்டராம் சித்தார்தசைவசரபம் சோளங்கிபுரம்

மூ ல மூ

சிவ. அருணகிரிமுதலியாரவர்கள் எழுதியது.

#### - ACCEPTACIONAL PROPERTY

இந்நிலவு**லகத் தி**லுள்ள சமயங்கள் பலவற்றுள்ளும் மிகச்சிற**ந்ததும்,** உயர்வொப்பற்றதும், தன்றன்மை என்றுங் குன்றுததும், பாம்பொருளின் கருணேவிளேவாகிய அருவம், அருவுருவம், உருவம் என்னும் தடஸ்தலட்ச சணங்களே விளக்குவதற்குத் தலேபாயதுமான சமயம் சைவசித்தாந்தம் ஒன் இச்சமயத்திற் பதி, பசு, பாசம் என்னும் மூன்று பொருள்களின் கொள்கைகள் உள்ள உள்ளவாறு உள்ளங்கை கெல்லிக்கணிபோல விளக்கிக் அன்றியும் பலசமயங்கள் கூறும் பல பொருள்களின் காட்டப்பட்டுள்ளன. இயல்புகளேத் தன்னகத்தே யடக்கிக்கொண்டு தானென்றே அவையனேத் தினும் முதன்மைபெற்றுச் சமய அரசாய் விளங்கலின் சித்தார்தசைவம் என வும் வேதசிவாகமங்களாற் புகழுப்பெற்று நிற்கின்றது. இத்தகைய அரிய பெரிய சைவசமயத்துக்கும், அச்சமயத்தினெய்தி அதனினுமுயர்ந்த சுத்த சிவத்**தின்** நிஃயைப் போதிக்கும் சி*த்தா*ந்தநெறியைக் கடைப்பிடி*த்தற்கு*ம் சுறந்த சாத்திரமாயுள்ளது சிவஞானபோதம் என்னும் சித்தாக்கநூலேயாம். இர்நூல் முற்றுமுணர்ந்த முதல்வன்றிருக்காத்தில் எஞ்ஞான்றும் நீக்கமற விளங்கியிருக்கின்றது. அல்லாமலும் இதற்கிணயாயதொருநூல் பிறிதில்ஃ. இஃதொன்றே ஒன்றுக்கொன்று மாறு தல்போலப் பொருளேப் புலப்படுத்துகி **ன்**ற ஆகமவே தங்கள் அவ்வாறு விரோதமுருமையைச் செவ்வனே தெரி*த்*து உண்டை ஞானேபதேசநூலாய் விளங்குகிறது. இது ஈம் மெய்கண்டசிவத் தின்றிருவருட்பெருக்கால் இவ்வுலகத்திற் பாக்திருக்கின்றது. இந்*நூலுக்*கு இதுகாறும் வெளிவர்த சிற்றுரையும் பேருரையும் மிகக் கடினாடையிலிருப்ப தால், அக்குறையை யகற்றுவானிரங்கித் தம்முடைய அறிவில் இளமைதொட்டு

ஒங்கிவளர்க்க உண்மை யுணர்ச்சியினுல் அபிமானம் மிக்கு, அதனேயே கடைப் பிடியாகப்பிடித்து, எவ்விடத்தும் உண்மைஞானம் பாவுதற்குவேண்டும் முயற்சிகளேயே தலேகின்று செய்துவருகின்ற சிவஞானச்செல்வியாகிய ஸ்ரீ மதி ஆண்டாளம்மையார் என்னும் மங்கையர்க்கரசியார் சித்தாந்த சிகாமணியாகிய காசிவாசி ஸ்ரீல ஸ்ரீ சேந்திநாதையர் அவர்களேக்கொண்டு சிவபெருமான் றிருக்கரத்திற்றரிக்கப்பெற்ற சிவஞானபோதம் என்னும் அரியநூல, சிவஞானபோதவசனைங்காரதீபம் எனப் பெயரிய நூலாக வசனைகடையில் யாவரும் எனிதிலுணருமாறு முன்னேர் கருத்துக்குச் சிறிதும் மாறுபாடின்றி இயற்றுவித்துச் சைவபரிபாலனஞ் செய்துவருகின்றுர். இந்தூல் சிவபரமாதவாவைப் பரம்பொருளாகக்கொண்டு வழிபடும் சைவர்கள் ஒவ்வொருவர் கரத்திலும் இருக்கவேண்டியது அத்தியாவசியகம். முக்கியமாய் இலக்கணம், தருக்கமுதலிய கருவிதால்களில் ஆராய்ச்சியில்லாதார்க்கு இதுபோன்ற சேமுகிதியாயுள்ள சித்தார்தவசனதால் வேறுகிடையாது; இது உண்மை. சிவதருமமும், சித்தார்தசைவமும் நீடுழிவாழ்க.

## திருச்சிற்றம்பலம்.

## உரிமையுரை.

#### ~XXXXXXXXX

யான் பெங்களூரில் 1900-ம் 1902-ம் வருடங்களில் இருக்கபோது, சித்தாக்தசைவ் சாபம் என்று புகழப்படும் ஸ்ரீமத்-சிவ. அருணகிரிழதுலியாரவர்கள் இயற்றிய சித்தாக்த விளக்கப்புஸ்தகமும், துண்டுப்பத்திரிகைகளும் எனக்குக்கிடைத்தன. அவற்றைக் கண் ணுற்ற மாத்திரத்தே அவர்களுடைய சித்தாக்ததூற்பயிற்சியும், உழைப்பும், ஊக்கமும் எனக்குத் தெரியவக்தன. யான் கமிசரியேட் டிபார்ட்மெண்டில் உத்தியோகமாயிருக்த சிகக்திராபாத்தில், அவர்கள் உத்தியோகஸ்தர்களா யமர்க்துகொண்டு சித்தாக்தஞான போதம் எனப் பெயரிய சங்கத்தை ஸ்தாபனஞ்செய்தும், அதிற் சைவோபங்கியாசங்கள் செய்தும் சைவசமயாபிவிருத்தி செய்துகொண்டு வருவதாக அறிக்தேன்.

யான் உத்தியோககிமித்தமாய்ச் சேணு சேசத்துக்கு மாற்றப்பட்டுப்போய் ஆங்கு மூன்று வருடமிருக்து, 1905-ம் இற இக்தியாவுக்கு மீண்டுவந்த காலத்திலே, சென்னேயில் மூன்றுமாசம் தங்கியிருக்கேன். அப்போது யான் அவர்களேத் தரிசிக்க கேர்க்தது. அவர் களோடு சம்பாஷித்தகாலத்தில் யான் மாயாவாதத்தில் மயங்காது கிற்றற்கும் கிவபக்தியில் ஒங்கி கிற்றற்கும் வேண்டப்படும் பற்பல உபதேச உதவிபுரிக்தார்கள். அவர்கள் பிரசாரணஞ் செய்த பன்னிருதிருமுறைத்திரட்டில் அடங்கிய திருவாசக விஷய சூசனங்களும் பிரமாணங்களும் எனக்குப் பெரும் பிரயோசனத்தை விளேத்தன. அவர்க வெடித்துக்கொண்ட பெருமுயற்சியிறைற் பதினைக்கு கித்தாக்தசாஸ்கிர மூலம் ஒரே புஸ்தகமாய் வெளிவந்து அனேவர்க்கும் பயன்படுவதாயிற்று.

அஃதன்றி அவர்கள் தமது உத்தியோக நிமித்தமாய் இரங்கோன் பேபர்கரன்சி டிபார்டுமென்டிற்கு மாற்றப்பட்டுப் போகுட்வரையும் யான் சக்தேகித்து அவ்வப்போது விடுக்கும் விஞக்களுக்கெல்லாம் சிறிதும் சிரமம்பாராது தக்கவிடையளித்துப் பேருதவி புரிக்தார்கள்.

பின்னர்த் திருவருட் சகாயத்திஞற் சாம்பவஸ்டூ, காசிவாசி. செக்திகாதையாவர்களே அடுத்த அவர்களேக்கொண்டு சிவஞானபோத் வசஞலங்காரதீபம் இயற்றுவித்து, அதனே அச்சியற்ற வேண்டுமென்பதுபற்றி இரங்கோனுக்குக் கடிதம் எழுதியபோது, அவர்கள் ''கவலேகொள்ளவேண்டாம்'' என்று எனக்குத் தைரியம் பிறப்பித்ததோடமையாது, அச்சிவஞானபோதவசஞலங்காரதீபம் வாங்குமாறு தூறு கையொப்பக்காரர்களேச் சேர்த்து முன்னர்ப் பணம் வாங்கிக் கொடுத்தார்கள். பின்னரும் கையொப்பக்காரர்களேச் சேர்த்து எனக்கு ஊக்கஞ்செய்து வருகின்றுர்கள். காகிதக்கிரயம் முன்னிலும் மூன்று மடங்கு அதிகரித்திருக்கும் இவ்வேளையிற் புஸ்தகம் அச்சிக்வது முடியாதகாரியமாயிருந்த விடத்தும், தேகம் அநித்தியமாதலின்,

''அன்றறிவா மேன்னு தறஞ்செய்க மற்றது போன்றங்காற் போன்முத் துணே.''

என்று உத்தாவேதமுடையார் கூறியாங்கு, அப்புஸ்தகவேஃலைய எப்படியேனும் முடித் தவிடவேண்டும் என்னும் கருத்தினேடு என் உயிர்த்து‱யாகிய ஸ்ரீமத், சிவ. அருண கிரிமுதலியாரவர்கள் பேருதவியை முன்னிட்டு அச்சிட்டுப் பூர்த்திசெய்வித்தேன்.

> ''செயற்கரிய செய்வார் பெரியர் சிறியர் செயற்கரிய செய்கலா தார்.''

என்னுர் திருவாக்குப்பிரகாரம் சித்தார்தசைவம் ஏன்னும் பெயரைத்தானும் கனவினுங் கேட்டிராத சிகர்திராபாத் இரங்கோன்மூதலிய நகரங்களிலே மிகப் பிரயாசையோடு வைதிகசைவசபைகளே ஸ்தாபனஞ்செய்து, அவற்றில் வாரர்தோறும் உபர்நியாசஞ் செய்து சைவமெய்ப்பயிரானது தழைத்தோங்குமாறு செய்யும் இவ்வன்பர்கள் செய்த நன் றியானது எக்காலத்தும் எவ்விடத்தும் என்னுலும் பிறராலும் மறக்கற்பாலதொன்றன்று.

> ''எந்நன்றி கோன்றுர்க்கு முய்வுண்டா முய்வில்லே செய்ந்நன்றி கோன்ற மகற்கு.''

எனது அன்பர்களாகிய வள்ளலாரவர்களுக்குச் சிவபிரான் அரோகதிடகாத்திரத் தையும், ரீடிய ஆயுகையும் பிராசாதிப்பாராக. மேலும் இவர்கள் யான் பிரசுரிக்குமாறு உத்தேசித்திருக்கும் நூல்களுக்கும் வேண்டியவாறு உதவிபுரிவார்களென்று நம்பி எதிர் பார்த்திருக்கின்றேன்.

> <sup>இங்ஙனம்,</sup> அன்பன் சி. ஏகாம்பரன்.

ூஅன்றெலிவா மென்னு தறஞ்செய்க மற்றது பொன்றங்காற் போன்றுத் துணே.''

என்ற உத்தவேதமுடையார் கூறியாங்கு, அப்புஸ்தகவேலேயை எப்படியோடி முடித் துவிடவேண்டும் என்னும் கருத்தினேடு என் உயிர்த்தினையாகிய ஸ்ரீமத், சிவ. அருண இரிமுதலியாரவர்கள் பேருதவியை முன்னிட்டு அச்சிட்டுப் பூர்த்திசெய்வித்தேன்.

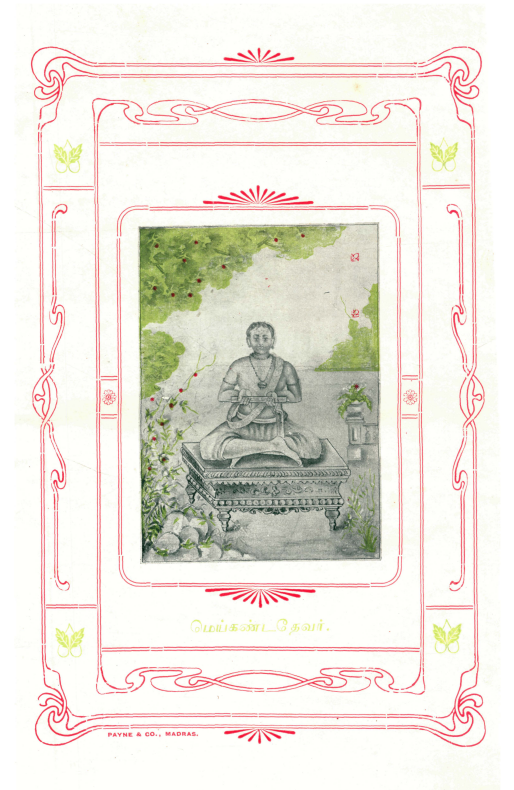
> ''செயற்கரிய செய்வார் பெரியர் சிறியர் செயற்கரிய செய்கலா தார்.''

என்னுக் இருவாக்குப்பிரசாரம். கித்தாக்தகைவம் என்னும் பெயரைத்தாகும். இன்னினுங் கோழராத கிகக்திராபாத் இரங்கோன்முதலிய கசுங்களிலே மிகப் பிரமாக சயோடு கைதித்தைவசபைகளே ஸ்தாபணஞ்செய்து, அவற்றில் வாரக்தோறும் உடக்கியாசஞ் இசயது சைவமெய்ப்பயிரானது தழைத்தோங்குமாற செய்யும் இவ்வண்பர்கள் செய்த கண் தியானது எக்காலத்தும் எவ்விடத்தும் என்னுலும் பிறராலும் மறக்கற்பாலதொன்றன்று.

> ''எந்நன்றி கோன்றுர்க்கு முய்வுண்டா முய்வில்?ல செய்ந்நன்றி கோன்ற மகற்கு."

எனது அன்பர்களாகிய வள்ளலாகவர்களுக்குச் சிவபிரான் அசேக்கிடியாகரிக்குமாறு தையும், ரீடிய ஆயுகையும் பிராசாதிப்பாராக. மேலும் இவர்கள் யான் பிரசுரிக்குமாறு உத்தேதித்திருக்கும் தூல்களுக்கும் வேண்டியவாறு உதலிபுரிவார்களென்று நம்பி எதிர் பார்த்திருக்கின்றேன்.

> இங்கனம், அன் பன் சி. எகாப்பானு,



### திருச்சிற்றம்பலம்.

## மெய்கண்டதேவநாயனர்தோத்திரம்.

#### விராயகபுராணம்.

சிறிய வாடியிற் பேரியமால் வரைப்போருள் சேறிந்தாங் கறிவு நூல்களின் முடிவேலா மகப்படுத் தவற்றி னேறியே லாம்விளக் கியசிவ ஞானபோ தத்தைக் குறிசேய் தீந்தமி ழாலுரை குரவிணப் பணிவாம்

## சேதுபுராணம்.

அல்லாத பாசமய வலகைத் தேர்விண் டகலவகல் புனற்பேண்ணேயயல் சூழ் வேண்ணேய்ப், போல்லாத விபமுகத்துப் புத்தே டன்பாற் புனிதசிவா கமப்பொருண்மை போருக்த வாய்க்து, கில்லாத கிலேயிதுமற் றேன்று மோன்றுய் கிற்குகிலே யிதுவேனமேய்க் கேறிதேர்க் தியாரும், வேல்லாத சிவஞான போதஞ் சோன்ன மெய்கண்டான் சேரணமுடி மீது கோள்வாம்.

## அருணகிரிபுராணம்.

வேதத்தி னரும்பொருளே விமலனரு ணந்திக்குப் பொதித்த சிவஞான போதத்தைக் குருமாபா லோதித்தேர்ந் தருந்தமிழா லேமக்குணர்த்தி யேம்முனஞ் சேதித்த மேய்கண்ட தேவனடி சிந்திப்பாம்.

3

1

## திருச்சிற்றம்பலம்.

# <sup>சிவஞானபோ</sup>தசூத்திர மு தற்குறிப்பகரா தி.

| பக்கம்.               |
|-----------------------|
| கூஎ                   |
| £ 2                   |
| கடுஎ                  |
| உடு                   |
| € 0                   |
| <b>் டூ</b> எ         |
| <b>5</b> 29           |
| <i>\$</i> \$2_        |
| <b>୫</b> ଟ ଫ          |
| <u>ല</u> ം <i>ത്ര</i> |
| <b>க</b> 0 <i>ಕ</i>   |
| 210                   |
|                       |

## சிவஞானபோத சூர்ணிகை முதற்கு ஜிப்பகரா தி.

பக்கம். **#2**\_ அதுஅரனு அ*ந்த*க்காண 5m A அப்பிர 50 FL கருகூ அரனுடன் அரண 5 A 15 அரன் உயிர் 2.5m அரன் சருவ ## Em உயிரறி கூக உயிராலே ககரு உயிருக்குச்சற்கு உயிருக்கு நல்லறிவு கக்க உயிர் அரன் ஞானத் *க* கூ 0 உயிர் அவ்வரண **க0**க்

## உ சிவஞானபோ தசூர்ணிகைமு தற்கு றிப்பகரா தி.

|                                  | பக்கம்.        |
|----------------------------------|----------------|
| உயிர்களுக்கு                     | II. 8          |
| உயிர்கள்                         | ₽₽             |
| உயிர் பஞ்சேக்திரியங்களிலே        | ####           |
| உயிர் பஞ்சேர் <b>திரியங்க</b> ளே | <b>க</b> கஅ    |
| உயிர்பாச                         | கடைக           |
| உயிர்மூன்                        | ଗଥ             |
| உன்றெழி                          | <i>\$5</i> ,2_ |
| இல்வே                            | <b>@</b> -4    |
| எல்லா                            | Str 15         |
| எனது                             | <i>நு</i> கூ   |
| <b>ஐ</b> ர்தையும்                | <i>5</i> 0     |
| கனவுடலே                          | ச்π &          |
| சுகம்                            | <b>60</b>      |
| சிவஞானிகளே                       | 2.05           |
| சிவஞானிகளு                       | 2.0.01         |
| ஞானிக்கு                         | <i>6.42.</i>   |
| ் நி.க் திரை                     | <i>₹</i> π 2   |
| பஞ்சாகூர                         | <i>5</i> -80   |
| பாசம்                            | &0 <i>5</i> 11 |
| மலமறை                            | எ0             |
| ம <i>ற</i> ர் <i>து</i>          | En II.         |
| ம <i>ற்றிரு</i>                  | <b>65</b>      |
| மும்மல                           | 2.067          |

#### சிவமயம்.

# <sup>சிவஞானபோ தவசலைங்காரதிப</sup> விஷயசங்கிரக**ம்.**

முதலாஞ் சூத்திரம்.

### சூத்திரக்கருத்துரை.

ஐந்து கலாதத்துவபுவனங்கள்.—சருதிப்பிரமாணம்.—சிருஷ்டி சக்கரமுதலியன.— பஞ்சகிருத்திய பரப்பிரமசதாசிவமகாருத்திரர்.—இருக்குவேதத்து அத்தியக்ஷர் ஈசான ரே.—கால்வகைப்பதார்த்தம்.—இருக்குவேதத்துப் பரதர் தாண்டவேசுவரர்.—அருவுரு வத்திருமேனி முதலியன.— தாண்டவேசுவரர் சிவதத்துவத்தினர்.— பிரபஞ்சத்தைப் படைப்பவர் மூவர்க்கும் தரியராகிய மகாருத்திரதாண்டவேசுவரர். பக்கம் க.

# முதலாஞ் சூர்ணிகை.

**மீ**மாஞ்சகர் லோகாயதர்.—பி**ரபஞ்சத்தொகுதி ஒருங்கே அ**ழியுங்காலம்.—சொற் பிரபஞ்சம்.—வேதம் கித்தியம். கc.

# இரண்டாஞ் சூர்ணிகை.

புத்தர்.—பிரபஞ்சத்துக்குக் கர்த்தா ஒருவர் உளர்.—சாங்கியர்.—பிரபஞ்சத்துக்குப் பொதுவகையாற் கர்த்தா ஒருவர் உளர்.—மகாசங்காரகர்த்தாவினின்ற பிரபஞ்சம் உள தாகும்.—பிரபஞ்சம் கன்மமலம் பரிபாகமாகும்பொருட்டு ஒடுங்குகை.—ஆணவமலம் பரிபாகமாகும்பொருட்டு மீளத் தோன்றுகை.— பிரபஞ்சம் சங்காரகர்த்தாவினிடத் திலேதான் ஒடுங்குகை.—சிறப்புவகையால் முதற்கடவுளுண்மை.—பாஞ்சராத்திரர்.—பிரபஞ்சத்துக்கு முதற்காரணம் மாயை.—சிவசத்தி சங்கற்பித்தபோது மாயையினின்று பிரபஞ்சம் தோன்றுகை.—ஸ்தூலபஞ்சகிருத்தியம்.—சங்கற்பவாற்றல்கொண்டு செய்ப வரும் கைமுதலிய அவயவ ஆற்றல்கொண்டு செய்பவரும் எனக் கர்த்தாக்கள் இருவகையினர்.—சிவபெருமானுக்கு விகாரமுதலியன எய்தா. பக்கம் கஉ.

# முன்றுஞ் சூர்ணிகை.

அசேகேசுவாவாதிகள்.—சத்தாகிய ஒருவர் பலபிரகாரமாகக் கூறப்படுகின் நமை.— புருஷநாவார் சத்த எனப்படும் உருத்திரரே.—ஆன்மாக்கள் பஞ்சகிருத்தியஞ்செய்தற்கு உரியராகாமை.—சிவசமவாதி. பக்கம் கசு.

# இரண்டாஞ் சூத்திரம்.

### சூத்திரக்கருத்துரை.

சீவபிரான் உயிர்கண்மாட்டுக் கலப்பிஞல் உடலுயிர்போல வேறின்றுய், பொருட் டன்மையாற் கண்ணின் ஞாயிறுபோல வேறுமாய், உயிர்க்கு உயிராதற்றன்மையாற் கண்ணின் ஆன்மபோதப்போல உடனுமாய் நிற்கை.— சிற்சத்தி ஆணே எனப்படுவதை.— சிவபெருமானது தடஸ்தலக்கிணம் எனப்படும் பொதுவியல்பு. பக்கம் உகு.

# முதலாஞ் சூர்ணிகை.

நஞ்னுக்கு ஆற பொருள்.— சாமியமே அன்மைப்பொருள்.—இதற்குப் மாணம் பரிபாஷேந்துசேகாம், பதஞ்சவிமஹாபாஷ்யம்.—நதுவிதீயம் என்றது யசுர் வேதம்.—அதனே அத்துவிதம் என்றது சாந்டுதாக்கியம்.—உருத்திரரே சத்து.—எண் ணுப்பெயர்மேல் வர்த அசாரம் இன்மைப்பொருளினும் மறு தஃவப்பொருளினும் வரை யறுத்து நில்லாமை.— ஆன்மாவுஞ் சிவனும் அபேதமாயும் பேதமாயும் நிற்கை.—சிவபெ ருமான் ஆன்மாக்களுக்கு வேருயும் வேறன்மையாயும் நிற்கை.—சிவபெருமானும் ஆன் மாக்களும் உடனுயும் உடனுகாமையும் நிற்கை.—சிவபெருமான் அபேதமுதலிய மூன் ருய் ஒருங்கு நிற்ற உணர்த்து தற்கு உதாரணம்.—மும்ம தத்தினர் கொள்கை உடலு யிர், கண்ணருக்கன், அறிவொளி என்னும் மூன்று உவமைகளால் மறுக்கப்பட்டமை.-இருக்குவேதத்துச் சிவோஹம்பாவண.—பிருகதாரணியத்துச் சிவோஹம்பாவண.— சர்வஞ்ஞானேத்தாத்துச் சிவோஹம்பாவணே.—சுவோஹம்பாவணயினுற் சிருஷ்ணர் யானே உலகெலாமாயினேன் என்றமை.—அவர் அர்ச்சுனர்க்கு விசுவரூபம் தரிசிப்பித் சமை.—கிருஷ்ணர் சிவோஹம்பாவணேயிஞலே தமக்கு நிவேதிக்கப்பட்டவற்றைச் சிவ பிரான்பாற் காட்டினமை. பக்கம் 25.

# இரண்டாஞ் சூர்ணிகை.

#### ~>**\***

ஆன்மாக்களுக்கு இரு கன்மங்களேயுஞ் சிவபெருமான் தமது ஆஞ்ஞாசத்தியிஞல் அருளுகின்றமை. — இருவினே — மாயையினுண்மை. — வினே. — அத உயிர்க்குப் பய ஞதல். — மறுசெனனத்தில் வினே ஏறகை. — சிவபெருமான் ஆன்மாக்களுக்கு வினேப் பயன்களே நுகர்விக்கை. — ஆணவம் செட்பிற் களிட்புபோல ஆன்மாவைப்பற்றினமை. — மூலமலத்தின் காரியம். — மாயையின் காரியம். — இரு வினேயின் காரியம். — திரோதான சத்தி மலம் எனப்படுகை — பாசம் ஐவகை. — பாசத்தினுண்மை. — சுத்தமாயையினின்று கூக்குமைமுதலியன. — சுத்தமாயையினின்று சிவதத்துவம் ஐக்து. அகத்தமாயையினின்று கிக்குக்குமைமுதலியன. — சுத்தமாயையினின்று சிவதத்துவம் ஐக்து. அகத்தமாயையினின்று வித்தியாதத்துவம் எழு. —வித்தியாதத்துவசிவதத்துவங்களுக்குச் சுருதிப்பிசமாணம். — அவற்றிற்கு உபப்பிருங்கணப்பிசமாணம். — ஆன்மதத்துவம் தெருபத்துகான்கு. — சிவதத்துவம் வித்தியாதத்துவம் ஆன்மதத்துவம் என்பன பொதுவஞ் சிறப்பும் பொதுச்சிறப்புமென முத்திறப்படுகை. — அதற்குக் காரணம். — சிவத்த

துவமுதற் பிருதிவிதத்துவம் இறுதியாகிய முப்பத்தாறு தத்துவங்களின் தொழில்.— தத்துவரூபம்.—ஆகாமியம்.—-சஞ்சிதம்.—ஆதிதைவிகம்.—ஆத்தியான்மிகம்.—ஆதிபௌ திகம்.—உலகம், வைதிகம், ஆத்தியான்மிகம், அதிமார்க்கம், மந்திரம் என விணகள் ஐவகைப்பட்டு நிவிர்த்தி க‰முதலியவற்றில் அடங்கி அசுத்தபோகமுதலியவற்றைப் பிறப்பித்தல்.

# மூன்முஞ் சூர்ணிகை.

ஆன்மா சூக்குமதேகம்வாயிலாகப் பூதசாரசரீரமுதலியவற்றை எடுத்துச் சுவர்க்க முதலியவற்றிற் செல்கை —சூக்குமவுடம்பு.—உடல் மாறுதல்.—இடம் மாறுதல்.— அறிவு மாறுதல்.—பஞ்சாக்கினிலித்தை.

# நான்காஞ் சூர்ணிகை.

சீற்சத்திசமவேதமாயிருக்கை.— தாதான்மியம்.— பாசங்கள் சிவபெருமானுக்கு உடைமை.— ஆன்மாக்கள் அவர்க்கு மீளா அடிமை.—சிவம்.—சத்தி.—பதி.—பஞ்ச சத்தி.—அவ்டிதிரும்சத்கலாசத்தி.—ஆருணிமுதலிய மூவகைச்சத்தி.—கிவிர்த்தி முத லிய ஃவகைச்சத்தி:—வாமைமுதலிய அவ்டிடமூர்த்திசத்தி.—பாவாகீசுவரியாகிய சத்திமுதல் எழுவகைச் சத்தி.—ஆத்தியான்மிகமுதலிய வேடியாடகலாப்பிராசாத சத்தி. பக்கம் சக.

# மூன்முஞ் சூத்திரம்.

# சூத்திரக்கருத்துரை.

ஆன்மாவின் உண்மை.—உலகத்தைக்கொண்டு சிவபதியுண்மை சாதிக்கப்படுகை போல, உடலேக்கொண்டு ஆன்மாவினுண்மை சாதிக்கை. பக்கம் நிஅ

# முதலாஞ் சூர்ணிகை.

**த**னியான்ம**வா** இ ம**ற**ப்பு.

பக்கம் இஅ

# இரண்டாஞ் சூர்ணிகை.

தேகான்மவாதி மறுப்பு

பக்கம்

'முன்முஞ் சூர்ணிகை.

இந்திரியான்மவா திகள் மறுப்பு.

பக்கம் சு0.

ருக,

### நான்காஞ் சூர்ணிகை.

துக்குமதேகான்மவாதி மறுப்பு.

பக்கம் கு.க.

# ஐந்தாஞ் சூர்ணிகை.

போணுன்மவாதி மறுப்பு.

பக்கம் சுஉ.

ஆமுஞ் சூர்ணிகை.

வீஞ்ஞானுன்மவாதி மறுப்பு.

பக்கம் கூடு.

ஏழாஞ் சூர்ணிகை.

சமூகான்மவாதி மறுப்பு.

பக்கம் கூடு.

நான்காஞ் சூத்திரம்.

# சூத்திரக்கருத்துரை.

ஆன்மலக்ஷணம்.—ஆன்மா அந்தக்காணங்களோடு கூடிச் சாக்கிரமுதலிய ஐந்து அவஸ்தையுறுகை.—ஆன்மாவின் தடஸ்தலக்ஷணம். பக்கம் கஎ.

# முதலாஞ் சூர்ணிகை.

அந்தக்காணுன்மவாதி மறப்பு — வாயிற்காட்சி. — மானசக்காட்சி. — தன்வேத வேக்காட்சி. — நாதத்திஞற் செலுத்தப்படுவது ஆன்மா. — விந்துவிஞற் செலுத்தப்படு வது சித்தம். — மகாரத்திஞற் செலுத்தப்படுவது மனசு. — அகாரத்திஞற் செலுத்தப்படு வது அஹங்காரம். — உகாரத்திஞற் செலுத்தப்படுவது புத்தி. — மனமுதலியன புற அக் தக்காணம். — கலாதிகள் அக அந்தக்காணம். பக்கம் கு.அ.

# இரண்டாஞ் சூர்ணிகை.

சு சஜமலமாகிய ஆணவும் ஆன்மாவை அநாதியே மறைத்து நின்றமை.—இது விற கினுள்ளே மறைக்தபோது விறகாயும், சூரியகாக்தத்துள்ளே மறைக்தபோது சூரியகாக்த மாயும் நிற்கும் தீயைப்போல்வது.—்க‰முதலியவாயிலாக ஆன்மாவுக்கு அறிவுவிளக்கு தல் மாயையின் செய்கை.—ஆன்மாவின் அறிவைத் தடைசெய்வது மலத்தின் செய் கை.—ஆணவமலம் இருளேயும், க‰முதலிய மாயேயம் ஒளியையும் நிகர்க்கும்.—மலத் தின் சிறப்பிலக்கணம்.— ஆன்மாவின் தடஸ்தலக்ஷணம்.—மலத்தின் பொதுத்தடஸ்த லக்ஷணம்.—மலத்தைச் சமயவாதிகள் பலபிரகாரமாகக் *கூறுகை.*—ஆண**வ**மலலகூ ணம்.—ஆணவத்தின் பெயர்கள்.—சிவபிரானுக்குரிய சர்வஞ்ஞதைமுதலிய எண்குணங் களுள்ளே அநாதிமுத்தத்தன்மை அவர் அநாதியே மலத்தினின்று நீங்கியிருத்தலே உணர்த்துவது.— ஆன்மாவுக்குரிய கிஞ்சிஞ்ஞதை முதலிய எண்குணங்களுள்ளே அநா தி பந்தத்துவம் ஆன்மா அநாதியே மலத்தைப்பற்றினமையை உணர்த்துவது.— சிவபி சான் முற்றறிவினர் என்றமைக்கும் ஆன்மா சிற்றறிவினன் என்றமைக்கும் பிரமா பக்கம் ணம். 670.

# மூன்முஞ் சூர்ணிகை.

உயிரின் மூன்று அவஸ்தை.—சகலத்திற்கேவலம்.—ஜாக்கிரஸ்தானமாகிய இலா டத்தில் முப்பத்தைக்து கருவி.—இவை உருவகப்படுத்தப்பட்டமை.—சொப்பனத்தான மாகிய கண்டத்திலே கருவி இருபத்தைக்து.—சுழுப்திஸ்தானமாகிய இதயத்தில் மூன்று.—தரியத்தானமாகிய உந்தியில் இரண்டு.—துரியாதீதமாகிய மூலாதாரத்தில் ஒன்று.—சகலத்திற்சகலம்.—ஜாக்கிர ஜாக்கிரத்திலே கருவி ஐந்து.—ஜாக்கிரசொப்ப னத்தில் நான்கு.—ஜாக்கிரசுழுப்தியில் மூன்று.—ஜாக்கிரதரியத்தில் இரண்டு.— ஜாக்கிரதரியாதீதத்தில் ஒன்று.—சுத்தாவஸ்தையும் நின்மலஜாக்கிரமுதல் ஐவ கைப்படுகை.

# ஐந்தாஞ் சூத்திரம்.

# சூத்திரக்கருத்துரை.

ஆன்மாவும் கருவிகளும் அரசனும் மந்திரியும்போல நிற்குமிடத்தம், நிவபெருமானது முதலுபகாரம் வேண்டப்படும்.—ஆன்மாவிஞல் மெய்முதலியன விஷயங்களே விஷயீகரிக்குமிடத்தம்,அவை தம்மையும் தம்மைச் செலுத்தம் அவ்வான்மாவையும் அறியா.—ஆன்மாக்கள் சிவபெருமானது சிற்சத்தியிஞற் கேவலசகலாவஸ்தைகளில் இம்மைப்பயன்களே அறிந்த அநபவிக்குமிடத்தும், தம்மைச் செலுத்தும் திரோ தானசத்தியையும் அறியா.—கிவபெருமானது சன்னிதிமாத்திரத்திஞல் ஆன்மாக்கள் கேவலசகலமாகிய இரு அவஸ்தையினும் உணருங்கால், கிவபெருமான் விகாரமடையார்.

# முதலாஞ் சூர்ணிகை.

ஆன்மாவிஞல் ஐம்பொறித்தத்துவங்கள் ஈடை பெறுகை.—ஆன்மா மெய் வாய் முதலிய புலன்களே விஷயங்களிற் செலுத்தி இலாடஸ்தானத்திலிருப்பதால், ஐம்பொ நிகள் ஆன்மாவை அறியமாட்டா.—ஒரு கருமஞ் செய்தற்கு அரசனும் மந்திரியும் இன் நியமையாதவாறுபோல, ஒரு விஷயத்தை அறிதற்கண்ணும் ஆன்மாவும் ஐம்பொறி களும் தம்முள் இன்றியமையா.

# இரண்டாஞ் சூர்ணிகை.

ஆன்மாக்கள் சிவபெருமாஞல் அறிவிக்க அறியும்.—சிவசத்தி எனப்படும் சங்கற்ப மாகிய சிவனது சந்நிதியிற் பிரபஞ்சம் செயப்படுகை,—மன்னுசிவன்.—சொன்னசி வன்.—எண்ணுன் சிவன்.—பிருதிவிமுதற் சிவதத்துவம் இறுதியாகிய தத்துவங்கள் ஜடமெனக் காண்கை.—தத்துவங்களின் வடிவு நிறமுதலியன.—காலாக்கினிபுவன முதற் சிவதத்துவம் இறுதியாயுள்ள தத்துவங்கள் ஒன்றுக்கொன்று மேன்மேல் வியாபிப் பது.—தத்துவதரிசனம்.—சிவபெருமானது முதலுபகாரம் எனப்படும் சூக்குமைபஞ்ச கிருத்தியம்.—அவர் நிர்விகாரி.—ஆன்மாக்களுடைய பசுத்**துவ**த்தை நீக்கிச் **சிவத்துவத்** தை விளக்குதற்கு உளதாகிய இரக்கம் எனப்படும் அருள் அவர்க்கு அநாதிக்கண்ணது.— இரக்கம் குணம், சிவபெருமான் குணி.—அதற்குச் சிவாகமப்பிரமாணம்.—சிவபிரான் விகாரமுளுதவர் என்றமைக்குப் பிரமாணம்.

பக்கம் அஉ.

# **ஆ**ற**்** சூத்திரம்.

### சூத்திரக்கருத்துரை.

பதிப்பொருளின் இலக்கணம்.— பாசஞானபசுஞானங்களால் அறியப்படாத போது சிவம், பதிஞானமொன்றிஞல் அறியப்படுங்காற் சத்து.—இவ்விருவகையானும் அவர் சிவசத்து.

பக்கம் கூo.

முதலாஞ் சூர்ணிகை.

போபஞ்சத்துச் சுட்டுப்பொருள்கள் இராசசகுணமிகுதியால் உளது என்று உண ரும் உணர்வைப் பிறப்பிக்கை.—அப்பொருள்கள் தாமசகுணமிகுதியிஞல் இல்லே என் ணும் உணர்வைப் பிறப்பிக்கை.—சத்துமில்லே அசத்துமில்லே என்றதின் பொருள்.— பதியின் தடஸ்தலக்ஷணம் இரண்டாஞ் சூத்திரத்து எ—ம் பிரிவிற் கூறப்பட்டமை.— சொருபலக்ஷணம் ஆருஞ் சூத்திரத்துக் கூறப்படுகை.—**சிவபெ**ருமான் சித்துசத்து எனப்படலாற் சர்வஞ்ஞத்துவாதி எண்குணங்களும் இவ்விரண்டனுள்ளே குகை.—பசுபாசங்களின் சிறப்பியல்பு சிவஞானத்திஞல் உணரப்படுகை-—மனமுதலி . யன ஆன்மாவுக்குக் கருவிகளாய் வேறு நிற்பன என்று அறிந்து நீங்கி இவற்றைக் கொண்டு அறியும் கர்த்தாவினுண்மை யாரென்று ஆராய்ந்தார்க்கு ஆன்மசொருபம் விளங்குகை.—அங்ஙனம் ஆராயும் அறிவு பசுஞானம்.—சொற்பிரபஞ்சம் பொருட்பிர பஞ்சம்.—ஏகதேசஞானம் பாசஞானம்.—பசுபாசங்கள் பொதுவியல்புபற்றி அசத்தெ அசத்தாகா.—பிரபஞ்சம் னப்படதைம், சிறப்பியல்புபற்றி அசத்தெனப்பட்டதின் பொருள்.— ஆன்மதத்துவமுதலிய மூவகைத்தத்துவமும் ஒன்றினென்று லயமாவது.— தத்துவசுத்தி.—பிரபஞ்சம் காரியாவஸ்தையில் ஸ்தூலமாய்க் கண்ணுக்குப் புலப்படு கை.—அது பின்னாக் காரணுவஸ்தையிற் சூக்கு மருபேமாய்ப் புலப்படா து நிற்கை.

இரண்டாஞ் சூர்ணிகை.

பாசஞானபசுஞானங்களேக் கடந்த சிவஞானத்தினுற் புலப்படுவத சத்தாகிய சிவம்.—சத்தாகிய மெய்ப்பொருள் சிவனருளே.—கேவலம் ஞானமாத்திரையாயிருப் பத பாம்பொருளன்று.—ஆன்மாவின் அறிவு சிவபிரான் திருவருளில் அடங்கி அத வாய்கின்று அத்திருவருளினுற் சிவத்தை அறிவது.—சிவபிரான் திருவருளினுலே பாவிக்கப்படல்வேண்டு மென்றதற்குப் பிரமாணங்கள்.—ஆன்மசிற்சத்தி என்றதில் ஆன்மா கண்ணயும், சிற்சத்தி கண்ணின் ஒளியையும் ஒப்பன.—மருட்சேவலம்.— சகலகேவலம்.—பிரளயகேவலம்.— விஞ்ஞானகேவலம்.— அருட்கேவலம்.— சகலத்திற் சுத்தம்.—சுத்தாவஸ்தை சீவன்முத்திமுதல் இவகைப்படும். பக்கம் கடை.

# ஏழாஞ்சூத் திரம்.

# சூத்திரக்கருத்துரை.

சிறப்பதிகாரம் எனப்படுதற்குக் காரணம்.— சாதனவியல்.— சத்தாகிய சிவம் அசத்தாகிய பாசத்தை அறிந்து அநுபவியாது.— அசத்தாகிய பாசம் சத்தாகிய சிவைத்தை அறியாது.---சிவமாதற்றன்மையும் பிரபஞ்சமாதற்றன்மையுமாகிய இரண்டுமின்றிச் சத் தசத்தாயுள்ள ஆன்மாவே சிவத்தையும் பிரபஞ்சத்தையும் அறியும்.

# முதலாஞ் சூர்ணிகை.

#### 21386

துரியனுக்கு மூன் இருள்போலச் சிவபிரானுக்கெதிராக ஜடமாகிய பிரபஞ்சம் முனேக்காமை. பக்கம் æ0**®**.

# இரண்டாஞ் சூர்ணிகை.

அசத்தாகிய தத்துவப்பிரபஞ்சத்துக்கு அறிவில்? —பாசம்வாயிலாக ஆன்மாவில் நிகழும் ஞானம் பாசஞானம். பக்கம் **க0**சு.

# முன்முஞ் சூர்ணிகை.

**சு**தசத்தாகிய ஆன்மாவே சத்தாகிய சிவத்தையும் அசத்தாகிய தத்**துவ**ப்பி**ர**பஞ்ச**த்** தையும் அறியும்.—கண்ணின் இயற்கையது ஆன்மா.—ஆன்மாவினுண்மைத்தன்மை சத் தினும் அசத்தினும் சார்ந்ததின்வண்ணமாய் அடங்கித் தோன்றவதோரியல்பினது.— பசி கோய்க்கு மருந்துபோல ஒரு விஷயத்தை அறியமாட்டாது மயங்கும் ஆன்மாவுக்கு ஒளவு தமாயுள்ளது கலாதி தத்துவம்.—கலாதி தத்துவவியஞ்சகமில்லா தபோ து அறியும் ஒப்புவமையாற் சத்தாதலும், கலாதிதத்துவவியஞ்சகமுள்ளபோது அறிவு நிகழாத ஒப்புவமையால் அசத்தாதலுமாகிய தன்மையுடையது ஆன்மா.—ஆன்மா சத்த அசத்**த** என்னும் இரண்டின்பாலுளதாதல்.—ஆன்மரூபம்.—பிரமேயம், பிரமாதா, பிரமாணம், பிரமிதி.—அசத்திஞல் விளங்கும்போது காட்சி, அநுமானம், உடை என்பன ஆன்மா வுக்கு வியஞ்சகங்கள்.—சத்திஞல் அறிவுவிளங்கும்போது ஆன்மாவுக்குச் சிவஞானம் வியஞ்சகம். பக்கம் #O#.

# எட்டாஞ் சூ*த்திரம்.* ————— சூத்திரக்கருத்துரை.

ஆன்மாவான து முன்னர் ஈட்டிய புண்ணிய விசேஷத்தினுல் அவ்வான்மாவுக்கு அந்தரியாமியாயிருந்த சிவபரம்பொருள் ஆசாரியவடிவங்கொண்டு தீகைஷ செய்கை.— கிவபெருமான் அரசனுக்குச் சாமியமாகக் கூறப்படுகை.—ஆன்மா அரசகுமாரன் எனப் படுகை.—ஐம்பொறிகள் வேடரெனப்படுகை. பக்கம் ககஉ.

# முதலாஞ் சூர்ணிகை.

ஆன்மாவின் அறிவு படிமுறையானே சிறிது சிறிதாக ஏகதேசமாய் விளங்கி, பின் னர் மேலோங்கி வியாபகமாய் விளங்குமியல்பினது.—- ஈல்வி'ண தீவி'ண ஒருவர்க்கு ஞானத்தைத் தடுத்துப் பந்தமுறுத்துதலிஞல் அவை பொன்விலங்கும் இருப்புவிலங்கும் போல்வன.— இருவி'ணயொப்பு.—சிவபுண்ணியம் இருவகை.——பொதுச்சிவபுண்ணியம், சிறப்புச்சிவபுண்ணியம்.

# இரண்டாஞ் சூர்ணிகை.

#### -3010x

ஆசாரியமூர்த்தியினது திருபேனி அருண்மயம்.—விஞ்ஞானகலர்க்கும், பிரளயா கலர்க்கும், சகலர்க்கும் தத்துவஞானம் உணர்த்தமுறைமை.—விஞ்ஞானகலர்க்குச் சூக் குமமலசத்தி.—பிரளயாகலர்க்கு ஸ்தூலமலசத்தி.—சகலர்க்கு ஸ்தூலதரமலசத்தி.--ரீரில் கிழல்போல ஆன்மசைதன்னியத்திலே சிவசைதன்னியம். பக்கம் ககடு.

# முன்முஞ் சூர்ணிகை.

#### ~2010/00/2000

ஸ்படிகத்திற் பற்றிய நிறங்களே அந்த ஸ்படிகத்துக்கு வேறென்று அறியுமாறு போல, ஆன்மா ஐம்பொறிகளேத் தனக்கு வேறெனத் தெளிகை.—ஆன்மா சிவபாம் பொருளுக்கு அடிமையாய் அச்சிவபாம்பொருள் தன்னிடத்து விளங்கப்பெ றகை. பக்கம் ககஅ.

# நான்காஞ் சூர்ணிகை.

து சாரியர்வாயிலாக ஆன்மா ஐம்பொறிகளுக்கு வேரும் என்று உணர்ந்து சிவபிரான் திருவடியைத் தஃலப்படுகை.—.ஐம்பொறிக்கருவிகள் ஆன்மாக்களால் அறியப்படாது நீங் குங்கால் மலம் தாரசும்.——அவ்வான்மாக்களால் அவை அறியப்பட்டுக் கழியுங்காற் சிவம் தாரகம்.—சிவரூபம்.—ஆன்மதரிசன்ம்.—பாசஞானமும் பசுஞானமும் தம்முட்சமமாகா. கண்ணிந்திரியம் பிரகாசத்தில் மிகுதூரத்தினதாகிய விஷயத்தை வியாபித்து அறியும்.— பசுஞானத்துக்குச் சிவஞானம்வாயிலாக வியாபகம். பக்கம் கககு.

# ஒன்பதாஞ் சூத்திரம்.

### சூத்திரக்கருத்துரை.

தπன்பணியை நீத்தல்.— இறைபணி நிற்றல்.— சிவருபத்தில் நிகழ்வது ஆன்மதாி சனம்.— சிவதரிசதைத்தில் நிகழ்வது ஆன்மசுத்தி. பக்கம் கஉஅ. ஆன்மாவிலே சிவம் சிவஞானத்தினுல் உணரப்படுவது.—இதற்குச் சருதிபுராண தேவாரப்பிரமாணங்கள். பக்கம் காடல.

# இரண்டாஞ் சூர்ணிகை.

போபஞ்சத்தை நிலையில்லது என வியாபக அறிவினுல் விவேகித்து அறியிற் சிவ ஞானசொரூபம் வெளிப்படுவது.—அசுத்தமிச்சிரசுத்தப்பிரபஞ்சம்.—முப்பத்தாறு தத்து வப்படி.—வேதாந்தசித்தாந்தமகாவாக்கியங்கள்.—சிவபாவணே அபேதமாகச் செய்யப் படுதல் வேண்டும் என்றமைக்குச் சுருதி ஆகமப்பிரமாணங்கள்.—சிவனுக்குரிய குணங்கள்ப் பாகத்தியாகலக்ஷணேயினுல் ஏகான்மவாதிகள் அறிவுரூபமாக்கத்துணிகை.— ஏகான்மவாதிகளின் ஈசுரனும் சிவனும் மும்மூன்று கூறுகளாலானமை.—ஏகான்மவாதியின் ஆன்மப்பிரமம் சைவோபடுடதப்பிரகாரம் துவம்பதார்த்தமாகிச் சிவத்துக்கடிமை யாவது.—ஏகான்மவாதியின் பிரமம் இருவித சகுணப்பிரமங்களுக்கு இடையில் (சந்தம்ச) நியாயத்தினுல் இடைப்படுகை.—கருடபாவின மெய்.—கருடபாவின செய்யு முறைறைம்.

மூன்முஞ் சூர்ணிகை.

சிவஞானக்கண்ணிஞற் சிவத்தை ஆன்மாவில் நாடுதலும், ஐம்புலனுக்கு வேருக ஆன்மாவைக் காண்டலும் சிவானந்தபோகத்தை அடைதற்குச் சாதகங்கள்.—ஏகதே சக்காட்சிவா சீனையை ீக்கு தற்குச் சா*த*கமாய*து மு*த்திபஞ்சாகூ**ர**ம்.—இதயதாம**ரை** யின் கண் னே பஞ்சாக்ஷ*ாத்* திஞல் சிவலிங்கத்திருமேனியிற் கொல்லா *அ*மைக் த மைமுதலிய அட்டிபுடித்பங்கொண்டு பூசிப்பது.—அந்தரியாகபூசையினுல் காட்டத்தி னின்றம் அக்கினி வெளிப்படுமாறபோலச் சிவபிரான் அறிவுக்கறிவாய் விளங்கி நிற் பது.—இதற்குச் சுருதிபுராணதிராவிட சுருதிப்பிரமாணங்கள்.—இதயசமலத்தை உண ர்த்து தற்குப் போர்த இரு செய்யுட்கள்.—தேகமாகிய சிவாலயத்தில் ஆன்மா சிவலிங் கம்.—அதற்கு உயிர் சிவஞர் திருவடி.—இருக்குவேதத்து அந்தரியாகபூசை.—கொல் லாமை முதவியவற்றை உணர்த்தும் ஆகமப்பிரமாணம்.—தியானயாகம் மேலாயதென் **றமைக்குச் சிவதரு**மோ*த்தா*ப்பிரமாணம். பக்கம் க**ச**⊙.

# பத்தாஞ் சூத்திரம்.

### சூத்திரக்கருத்துரை.

ஆன்மசுத்தியின் பயன் பாசகூயம். — ஞானத்தயோகம் தெளிதல். — ஞானயோ கஸ்தானம் சிதம்பாம். — முத்திலிலயில் ஆன்மா சிவனேயாய் ஒற்றுமைப்பட்டு ஏகஞிகி இறைபணிலிற்பது

# முதலாஞ் சூர்ணிகை.

யான் என்றெரு முதல் காணப்படுமாறில்லே என்றறிக்து கிவனே முழுவது மெனக் காண்பாரை, அவர் தமது திருவடிவியாபகத்துள் வியாப்பியமாய் அடங்கிகிற் கச்செய்வது.—இதனேயுற்று மாணிக்கவாசகசுவாமிகளும் திருநாவுக்கரசுநாயஞரும் அரு ளிய திருவாக்குக்கள்.—உமாபதிசிவாசாரியசுவாமிகள் மாணிக்கவாசகசுவாமிகள் திரு வாக்கைப் பாமசித்தாந்தமாக எடுத்தோதினமை.—மலவாச°ன நீங்கிச் சிவானந்தத்தை அடைதற்கு எகளுகி நிற்றல் சாதனம்.—கண்ணுக்கு ஒளி உண்டு என்றமைக்குச் சுருதி ஆகம தர்க்கப்பிரமாணங்கள். பக்கம் கடுகை.

# இரண்டாஞ் சூர்ணிகை.

ஆண்மாவினது ஞான இச்சாக்கிரியைகள் சிவரைது ஞான இச்சாக்கிரியையின்றி கிகழா என்பது.—இறைபணிவழுவாது கிற்றற்குத் தேவாரசுரு திப்பிரமாணம்.—எக ஞகிகின்றுல் மலவாசலே சீங்குவது.—இறைபணிகின்றுற் பிராரத்தவினேயும் ஆகாமிய வினேயும் சீங்குவது.—செவிவாய் முதலியன சிவபிரானுக்கு (உடைமை)—ஆன்மாக்கள் (அடிமை)—இவற்றிற்குச் சுருதிப்பிரமாணம்.—சிவபிராண் ஏனேயோரை விடுத்துத் தம் மைச் சார்க்தவரைப் பாதுகாத்தல்பற்றி கடுகிலையிற்கோடி ஞால்லர் என்பது.—தத்துவ ஞானிக்குப் பயிற்சிவயத்திலை தற்போதம் முலீனத்துத் தோன்றமாயின், அவன் பின் னர்ப் பகுத்துணர்வுவாயிலாக எகளுகியிறைபணி கிற்கவேண்டுமென்பது.— திருவடி வியாபகத்தைத் தலேப்பட்டோர் ஐம்புலவிஷயங்களிற் சென்றுரேனும் அவற்றுற் தொடக்குண்ணுரென்பது.—இதற்குச் சுருதி ஆகமப்பிரமாணங்கள். பக்கம் கசுடை

# பதிஞோஞ் சூத்திரம்.

# சூத்திரக்கருத்துரை.

சிவப்பேற:–துரியநிலேக்கண்ணது சிதம்பர அருணிலே.–துரியாதீதத்திற் சிவத்து வவிளக்கம். — சுவா நபூ திமானுவன் என்பத அரன்கழல் செலுமே என மொழிபெயர்க் கப்பட்டமை.— இடையீடில்லாத அன்பு ப்ராபக்தி.—ஏகஞகி இறைபணியில் நின்று கொண்டு சிவபிரான் அத்துவிதமாய் உடனின்று பெருங்கரு‱யினுல் உபசுரிக்கும் உத வியை கோக்கவேண்டுமெனல்.— தூரியாதீ தத்திற் சிவமாகிய விஷயம் விஷயீகரிக்கப் படுமெனல்.—கோக்குந்தோறும் நோக்குந்தோறும் என்றமையை மாணிக்கவாசகசுவாமி கள் புணர்ந்தாற் புணருந்தோறும் என்றமை.—அத்துவிதம் என்றதின் பொருள்.—அத் துவி தம் என்னுஞ் சொல்லினுற் பெறப்படுஞ் சம்பந்தங்கள்.— தா தான்மியம் இரு திறப படும்.-{ஆன்மபோதமும் கண்ணெளியும்போல இரு பொருள் அதவதுவாய் ஒற்றுமைப் பட்டு நிற்கும் தாதான்மியமே) அத்துவிதம்( எனப்படும்.—அறுவகை ஆன்மாக்கள்.— ஆன்மா முடிவுகாண்கிலாப்பேரின்பத்தைப் பெறுவன் என்றமைக்குப் பிரமாணம்.— ஆனந்தத்தை ஆன்மாவுக்குச் சிவபிரான் விளேவிக்கின்றுர் என்றமைக்கும், ஆன்மா ஆனந்தத்தை அடைகின்ருன் என்றமைக்கும் சுருதிப்பிரமாணங்கள்.—பூமா என்றதின் பொருள்.—சுரு திகளுக்கும் வேதாந்தசூத்திரத்துக்கும் இசைவுறப்போந்த சுருதிகள்.—பூமாவுக்குள்ள முடிவிறந்த ஆனந்தகுணப்பொருளே ஏகான்மவா திகள் அறிவு ரூபமாகத் திரிப்பது. கஎடு. பக்கம்

# முதலாஞ் சூர்ணிகை.

பாமுத்தர்களாகிய ஞானிகளுக்கு எய்தும் விஷயங்களேச் சிவபிரான் உடனின்று உணர்வது.— எல்லா ஆன்மாக்களுடைய எல்லாவிஷயங்களேயும் ஏகமாய்ப் பொதுவகை யாற் சிவம் ஒருங்கு உணர்க்து அல்வான்மாக்களோடு உடனின்று சிறப்புவகையாலும் உணர்வது.— சிவபிரான் திருவடிகளிலே நான் என்று ஒருமுதல் காணப்படுமாறில்ஃல என்று உணர்ந்து முழுவதுஞ் சிவமே எனக் காண்டல் தெளிவுக்காட்சி.—இக்காட்சியி ஞற் சிவத்தோடொற்றுமைப்பட்டு அவர் திருவடிகளே உணருங்கால் அச்சிவம் அவ் வான்மாவுக்குப் ப்ரபோகமாய் விளேவது.—இசற்குக் திராவிடசுருதிப்பிரமாணம்.— ஆன்ம அறிவோடு உடனின்ற கருதுவார் கருதியபொருளே அறியாதிருப்பின், அது சிவத்துக்கு ஏதமாகும். பக்கம் கஅஉ.

இரண்டாஞ் சூர்ணிகை.

சீவபிரான் ஆன்மாவில் விரவிரின்று சிவானந்தவிஷயத்தை அத்துவிதமாய் நிகழு மாறு செய்துவரும் உபகாரத்தை மறவாமல் அவரது அருளின்வழிகிற்றலாற் சிவானக்கா நபூதிரிஷ்டை தஃப்படுவது — முத்திரிஸயில் ஆன்மாவுக்கு ஏகதேச அறிவு ரீங்கிப் பூரண அறிவு விரிவத.—இதற்குப் பிரமாணம்.—ஆன்மாவைச் சிவபிரான் சிவானர்த சாகாத்துள்ளே படியச்செய்தலால் விகாரமெய்தாமை.—முத்திகி‰யில் ஆன்மாவுக்கு அன்புகிகழுமாறு.—இதற்குப் பிரமாணம்.—சேவலசகலசுத்தாவ்ஸ்தைகள்.—சுத்தாவஸ் தைக்கு ஆகமப்பிரமாணம்.—காயத்திரிமக்திரம்.—அதன் பொருள்.—காயத்திரிமக்திரத் துக்குச் சிவாகம் உபப்பிருங்கணம்.—பர்க்கஸ் சிவசத்திக்கும் ஒளிக்கும் பெயர்.—காயத் சிவஞானபோதபதினொஞ் சூத்**திரத்**துக்கும் பொ**ருளொற்று** மை.-ஆதித்தியனுக்கு இரண்டு குணம்.— கண்ணுக்கு இரண் குணம்.—ஆசாரியருக்கு இரண்டு குணம்.—ஆன்மாவுக்கு இரண்டு குணம்.—சிவன்மூத்தர் பரமே பார்த்திருப் பது.—மகாவிஷ்ணு நிருத்ததரிசனத்தினுல் அகண்டாகார நித்தவியாபக எல்லேயைத் த‰ப்பட்டமை.— சிவனர் நவதாண்டவம்.—உரன் என்றது மெய்யுணர்வு.—ஞானயோ கஸ்தானம் துரிய அருட் சிகம்பா எல்லே.—(சிற்றின்பசிறுபோகத்துக்கு ஏகதேச அறிவு வேண்டுவது.—பேரின்பபாபோகத்துக்கு வியாபக அறிவு வேண்டுவது.—வியாபக அறி வுக்கு மூவாசிரியர்களும் விடித்த பிரமாணங்கள்.—-ஐம்புலன்களும் ஒன்றியவிடத்து உள தாம் மெய்யுணர்விஞல் அடையும் சிவபோகத்தை நட**ா**ஜர் திருவுருவத்தில் ஐம்புவ அளவிற்கும் எளிதாக உணர்வது.—மெய்யுணர்வினுல் எய்தும் திருக்கூத்தும் மெய்யு ணர்விஞல் எய்தும் சிவபோகமும் ஒன்றே.—சிவபோகம்.—சகஜநிவ்;டை.—சிவானந் தபோகத்தினர் தத்தமக்குரிய அதிகாரத்திற் சிவாஞ்ஞையினுல் நிற்பது.—இருக்கு வேதமுதலிய சமஸ்தவேதோபகிடதங்களில் கிறுத்திப் பேசப்பட்டது தகராகாயதிருச் `செற்றம்பலபஞ்சுகளுத்தியாடனம்.— சித்தார்த்சிவஞானபோதத்திற் சொரூ ப நி **ஃ** ப ற் றிக் கூறப்படுவது பஞ்சகிருத்திய அதிகாரம் கீங்கிய பரானக்தகடனம்.—ஆன்மாவிலே பாடேனம்.— அதற்குப் பிரமாணம்.— திருஞானசம்பந்தமூர்த்திநாயஞர் திருநாவுக்கரசு நாயனர் முதலாயினேர்க்குச் (சிவஞானபோதம் கூறுமாறு) அவர் கருத்துச் சிவபோக பாநடனத்திலேயாம்.—பாநடனத்தில் எய்தும் மெய்ப்பாடு.—நிருத்ததரிசனஞ் செய் வோர்ஸ் தானம் சி தம்பாம்.—சிலர் பாநடன த்தைத் தரிசிக்கவியலா து ஏகான்மவா தக்குழி யிற் பொறிந்துபோனமை.—சிவஞானிக்குத்தான் சிவபரானந்தக்கூத்தைத் இயல்வது. பக்கம் 5.4E.

'பன்னிரண்டாஞ் சூத்திரம்.

# சூத்திரக்கருத்துரை.

**ழ**த்**தா**றிவு வியாபரிக்குமிடம்.—அவரிச்சை வியாபரிக்குமிடம்.—அவர் கிரியை வியாபரிக்குமிடம். பக்கம் உ0சு.

### கஉ சிவஞானபோதவசனுலங்**கா** ர தீபவிஷயசங்கி ரகம்.

# முதலாஞ் சூர்ணிகை.

விருப்புவெறுப்புக்களாய்ப் பொருந்துவது கன்மமலம்.—பிரு திவிமுதல் அசுத்தமா யாதத்துவம் இறுதியாயுள்ளது மாயாமலம்.—விபரீ தவுணர்வை உண்டாக்குவது ஆணவு மலம்.—அஞ்ஞானம் எகதேசக்காட்சியாலாவது.—எகதேசக்காட்சி விருப்புவெறுப்புக்க ளாலாவது.—விருப்புவெறுப்புக்கள் தற்போதத்தினுலாவது. பக்கம் உ0எ.

# இரண்டாஞ் சூர்ணிகை.

சீவபக்தாரவார் சீவன் முத்தர்.— ஆணவமுதலிய மும்மலங்களும் விபரீ தவுணர்வை இலக்குவாய்த்தபோது செய்வது.—அவபக்தர் இலக்குவாயாதவிடத்தும் பல்வகை உபர பத்தினுலும் விபரீ தவுணர்விற் செலுத்துவது.—மெய்ஞ்ஞானிகள் அன்பர்களேச் சிவா னந்தநிறைவிலே விடுப்பது.—அவபக்தர் அவர்களேப் பிறவிக்குழியிலே வீழ்த்துவது.— சிவத்தைத் தரிசித்து உணரப்பெற்ற தவமே மெய்த்தவம்; ஏனேய பொய்த்தவம்.— சிவா நபவச்சிவபக்தர் சிவபோகச்செல்வத்தை இம்புலவேடர் கொள்ளகொள்ளவிடாது தடுக்கும் வேலியாயின்மை.

# முன்றுஞ் சூர்ணிகை.

சீவபிரான் சேதைசேதனப்பொருள்களிற் பகுப்பின்றி வியாபிப்பர்.— திருவே டம் சிவலிங்கம் என்பவற்றில் தயிரில் கெய்போல விளங்குவர்.—வேடம், பாவீன, செயல், தன்மை.—சிவலிங்கத்தைச் சரியாபாதத்தினர் வழிபடுமாறு.—கிரியாபாதத்தி னர் வழிபடுமாறு.—யோகபாதத்தினர் வழிபடுமாறு.—ஞான பாதத்தி னர் வழிபடு மாறு.

# நான்காஞ் சூர்ணி**கை**.

சிவபிரான் பிரபஞ்சமெங்கும் வியாபித்து நிற்கு நிலையை உணரப்பெற்றோர்க்கு, அவர் கண்ணும் ஆதித்தனும்போலப் பேத நிலையினருமல்ல ராய், உடலுயிர்போல அபேத நிலையினருமல்ல ராய், குணகுணிபோலப் பேதாபேத நிலையினருமல்ல ராய், அம்மூன் நற்கும் பொதுவாய்க் கண்ணெளியும் ஆன்மபோத மும்போல அத்து வித நிலையினராயுள்ளார்.—பிரபஞ்சமெல்லாம் சிவவடிவேயாயினும் அன்புவினேயுமிடத்தில் வழிபடல் வேண்டும்.—பிராரத் தவாசனே நீங்கி மெய்யுணர்வு நிலைபெறுமாறு ஸ்ரீ பஞ்சாக ஷாத்தைக் கணிப்பது.— ஞானு சாரியரை வழிபடுவது.— சர்வஞ்சு தாதி எண்குணங்களே உணர்த்தும் சுருதி, ஆகம், திராவிட்ச ருதிப்பிரமாணங்கள்.—ஞானு சாரியர் தன்னுண்மை அறியமாட்டாது கிடந்த ஆன்மாவுக்கு அதினுண்மையைத் தெளிவித்து, அந்த ஆன்மா தன்னே அறிந்தவிடத்து முற்றுணர்வுமு தலிய எண்குணங்களால் நிறையச் செய்து சிவவண்ண மாகச் செய்வதே சிவமரக்கி என்ற தின் பொருள்.—ஆணவம் மாயை கண்மம், என்னும் மும்மலமுடைய சகலர்க்கே அனுபவமுள்ள தே கிக சாற் போதிக்கப்படு வது இத சச் சிவஞானபோதம்.

திருச்சிற்றம்பலம்.

# விசேஷ விஞ்ஞாபன**ம்.**

வேதம் பசுவதன்பால் மெய்யா கமநால்வ சோதுர் தமிழதனி னுள்ளுறுகேய் — போதமிகு நேய்யி னுறுசுவையா ரீள்வேண்ணெய் மெய்கண்டான் சேய்த தமிழ் நூலின் ழிறம்.

வேதாகமங்களில் விதிக்கப்பட்ட விதி தவருமல் சிவதீகை பெற்றச் சிவசின்னங்களாகிய விது இ உருத்திராகூம் தரிப்பவர்களாய், சுத்தவநாட்குண்ணிய பரிபூரணர்களைய் கிய கிவபெருமான எஞ்ஞான்றம் பரமபதியாகக்கொண்டொழுகுபவர்களாயுள்ளவர்களே சைவர்கள் எனப்படுவர்கள். படினும், அவர் தம்முட் பெரும்பாலார் சைவசமயத் துண்மைப்பொருள் இன்னதென்று அறியமாட்டாமையானும், அச்சைவசமயத் துண்மை உபதேசிக்கும் நூல் இன்னது தானென்று கிறப்பாய் அறியமாட்டாமையானும், கரும்பிருக்க அதனேத் தின்னதை வேம்புதின்பவர்போன்று கேர்க்க கேர்க்கவாற புறச் சமயநால்களேயே மெய்க்நூல்களாமெனத் திரித்துணர்க்து, படித்துப் பாராட்டி, அப் புறச்சமயங்களிலே வீழ்க்து தமொறுகின்றுர்கள்.

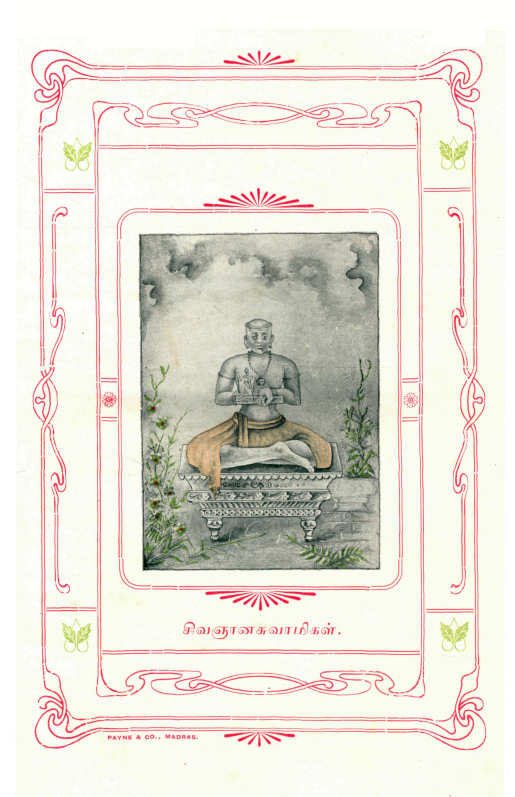
🕏 ருஞானசம்பந்தமூர் த்திநாயஞர்மு தலிய சைவசமயஸ் தாபளுசாரியர்களுக்கும், மெய்கண்டார்முதலிய சந்தாசைாரியர்களுக்கும் சித்தாந்தமுதனூலாய்ச் சிவா நபவத் துக்கு இலக்கணமாய்ப்போர்த இரௌாவாகமத்து எழுபத்துமூன்றுவது பாசவிமோசன படலத்துப் பன்னிரண்டாம் அத்தியாயத்துப் பன்னிரண்டு சூத்திரங்களாயுள்ளதும், நான்கு வேதங்கட்குந் தஃயாகிய இருக்குவேதத்தினும், முண்டகோபநிட தமுதவியவற்றி னும், ஏனேய ஆகமபுராணங்களினும் பிரதிபாதிக்கப்பட்ட நித்தியபதார்த்தங்களாகிய பதி பசு பாசங்கீனத் தடஸ்தத்தினும், சொரூபத்தினும் கிறத்திப் பேசுவதும்; திரயீ எனப புடும் இருக்கு, யசுர், சாமம் என்னும் மூன்று வேதங்களின் ஈடுக்கணுற்ற யசுர்வேதத்து மத்தியிலுள்ள நான்காவது காண்டத்து உருத்திராத்தியாயத்துப் பதிஞொவது அநுவா கத்திற் காணப்படும் பஞ்சாக்ஷாத்தின் ஈடுக்கணுற்ற சீவ என்னும் ஈரெழுத்தை முதலி லே கொண்டதும், மாணிக்கவாசகசுவாமிகளுக்கு உபதேசிக்குமாறு திருப்பெருந்துறைக் குருந்தமரத்தின் கீழ்த் தொளாயிரத்துத் தொண்ணூற்றென்பது அடியார்களுக்கு மத்தியி லே மானிடவடிவங்கொண்டு பரமாசாரியராக எழுந்தருளியிருந்த சிவபெருமான தூ **திருக்காத்திலே அமை**ந்ததும், <mark>(மெய்ப்பொருளாகிய சிவம், அ</mark>ம்மெய்ப்பொருளே உள்ள வாறு அறிதற்கு இன்றியமையாத் தூணயாகிய அருளெனப்டும் ஞானம், அவ்வருளி னுலே தெளிந்த மெய்ப்பொருளே அநுபூ தியில்வைத்து நிச்சயஞ் செய்தலாகிய போ**தம்** என்னும் மூன்றையும் தன்னுட்கொண்டதும், அபுத்திபூருவம், புத்திபூருவம், உபாயச் சரியை, உபாயக்கிரியை, உபாயயோகம், உபாயஞானம், உண்மைச்சரியை, உண்மைக் கிரியை, உண்மையோகம், உண்மைஞானம் என்னும் பத்துவகைப் புண்ணியங்களுள்ளே இறு திக்கண்ணதாகிய உண்மைஞானப்புண்ணியத்தைத் தன்னுள்ளே முக்கியப்பொரு ளாகப் பொதிந்துள்ளதும், சூக்குமாகமத்திலே பிரதிபாதிக்கப்பட்ட ( தத்துவரூபமூதற் சிவபோகமிறு தியாகிய பதின்வகை உண்மைஞான த்தைத் தன்னுட்கொண்டதும், இந் தத் தசகாரியங்களேயும் இராப்பகலில்லா இடமாகிய சுத்தாவஸ்தை ஐந்தில் அடக்கிப போதிப்பதும், அந்த அவஸ்தைகளே ஞானத்துச்சரியை, ஞானத்துக்கிரியை, ஞானத்து யோகம், ஞானத்துஞானம் என்னும் நா**ன்கு பா**தங்களுள்ளே அமைத்**துக் கூறுவதும்**,

அவற்றைப் பின்னும் ஆன்மகரிசனம், ஆன்மசுத்தி, ஆன்மலாபம் என்னும் மூன்றனுள் சே அடக்கி விளக்குவதம், , இருக்குவே தமுதலிய ஆரியவே தப்பொருளாய் விளங்கும் தமிழ்வே ததேவார திருவாசக்ங்களாகிய சிவா தபவ இலக்கியத் தக்குச் சிவா தபவ இலக் கணமாய்ப போக்ததுமா**கிய சிவஞானபோதமானது திருவெண்ணெ**ய்கல்லூர் <mark>மெய</mark>் கண்டதேவநாயளூரால் தமிழிலே மொழிபெயர்க்கப்பட்டுச் சிவஞானபோதம் என்னும் அம்மு தனூற் நிருப்பெயரோடு உலகிலே சிறப்புற வழங்கப்படுவதைக் கண்டும் அதினப் பொருட்படுத்திக் கற்கின்முரில்லே; அதற்குக் காரணம் அச்சிவஞானபோதச்சிற்றுரை எவர்க்கும் பொள்ளெனப்புலப்படா இருக்கும் காடின்னியமேயாம். சாமானிய சைவர் களேமாத்திரமா, தமிழ்ப்பண்டிதர்களாய்ச் சைவப்பிரசங்கஞ் செய்யவல்ல வித்துவான் களேத்தானும் அச்சிவஞானபோதப்பொருளேத் தெரிவிக்கவேண்டுமென்ற பன்முறை வேண்டியவிடத்தம், அவர்களும் அதன்பொருளே உணர்ந்து தெரிவிக்க இயலாதவர்க ளாயிருக்கின்றுர்கள். இதனே அறிர்து, மனம் கலங்கி இனி என்செய்யலாமென்று கி**ன**ந்து, யாழ்ப்பாணத்திலே சோழராஜாவின் புத்திரியாகிய **மாருதப்பிரவல்லிக்கு**ச் சுப்பிரமணியப்பெருமான் குதிரைமுகம் கீக்கியருளினமையாலே போக்க மாவிட்டபுரம் என்னுங் காரணப்பெயரையுடைய மகாவிசிட்ட சுப்பிரமணியஸ்தலத்திலே இருவவதா ாஞ் செய்தருளி, பூமண்டலத்துள்ள ஆயிரத்தெட்டுச் **சிவ**ஸ்**தல**ங்கள**ுனத்தினு**ம் தில மைபடைத்த துவாதசாந்தபுரமாகிய திருவாலவாய் எனப்படும் மதுராபுரிக்குத் தென் மேற்றிசைக்கணுள்ள சிவஸ்தலமாயும், பொதிகாசலா திபதியாகிய அகஸ்தியமகா முனிவால் இயற்றமிழ் அறிவுறுத்தப்பெற்ற நக்கிரமுனிவராலும் அருணைகிரிநாதா லும் முறையே திருமுருசாற்றப்படைப்பிரபர்தத்தினும் திருப்புகழினும் சிரஸ்தான மாகக்கொண்டு புகழப்பெற்றுச் சுப்பிரமணியப்பெருமான் ஞானசத்தியாகிய தெய்வ யானேயம்மையாரைத் திருக்கல்யாணஞ் செய்யப்பெற்ற தனூஸ்தலமாயும் விளங்கும் திருப்பரங்குன் றத்தில் எழுந்தருளியிருக்கும் எ**னது குருமூர்த்**திகளும் சி த்<sub>ட</sub>தா **ந்** த சிகாமணியுமாகிய காசீவாசி – சாம்பவஸ்ரீ செந்திநாதையாவர்கள் சர்கிதானத்தை அடைந்த பிரார்த்தித்து, அவர்களிடத்திலே சிவதீகைஷபெற்று, அவர்கள் சிவஞான போதப்பொருளே எனக்கு அறக்கொகிக்க, ''நான்பெற்ற இன்பம் பெறுக இவ்வைய கம்" என்று பெரியோர் அருளியவாறு, தமிழ்வசனம் படித்து உணாவல்ல ஆடவர்க ளும் பெண்களுமாகிய சைவசமயிகள் எல்லோரும் எளிதில் வாசித்து உபாயஞானத் துக்குரிய பய**ண**யேனும் பெற்றுக்களிக்குமாறு சிவஞானபோதச்சிற்றுரைப்பொருளேச் சிவதானபோதவசனைலங்காரதீபம் என்னும் மகுடத்தோடு வசனருபமாகச் செய்து கொடுக்கும்படி அடியேன் பிரார்த்தித்தபிரகாரம் அருளிச்செய்ய அதணப் பிரகடனஞ் செய்தேன். இந்தச் சிவஞானபோதவசஞைலங்காரதிபமானது சிவஞானபோதச்சிற்றுரை பாஷ்யமுதலிய சித்தார்த்சாஸ்திரங்கள் படித்தற்குச் சிறர்த சாதனமாகும்.

> இங்ஙனம் அடிமை,

மங்கையர்க்கரசியார்.

இப்புஸ் தகத்தை ஈமது சைவசமயாபிமானிகளாகிய அன்பர்கள் யாவரும் விஃக்கு வாங்கி ஊக்கம் பிறப்பிப்பார்களாயின், அங்ஙனம் ஈட்டிய பொருள் கையெழுத்தில் ஈமது குருமூர்த்திகள் எழுதிவைத்திருக்கும் ஏனேய புஸ்தகங்களேயும் அச்சிலேற்றிப் பிரகடனஞ்செய்தற்கு உபகாரமாகும்; அதஞல் அது ''செய்யாமற் செய்த உதவி'' என்று அவ்வன்பர்கள் எவராலும் புகழப்பட்டுப் பெருஞ் சிவபுண்ணியத்துக்குப் பாத்திர ராவார்கள் என்பதிற் சிறிதும் தடையின்றும்.



# திருச்சிற்றம்பலம்.

# சிவஞானசுவாமிகள்தோத்திரம்.

### 

கிதம்பாசபாராதபுராணம்.

குறியமுனி யருளியமெய் வரத்தினு லவதரித்துக் கோதின் ஞானத் துறைசைநமச் சிவாயகுரு வருட்கடலும் வடமொழிதேன் மொழிப்பேர்த் தூய நிறைகடலு முண்டேபுனி தாத்துவித சித்தாந்த நிலவப் பூமேன் மறைமொழிமேய்ச் சிவஞான பாடியஞ்சேந் தமிழ்வகுத்த யோசி வாழி. 1

## தனிப்பாட்டு.

கருணேபோழி திருமுகத்திற் றிருநீற்ற நுதலுங் கண்டாரை வசப்படுத்தக் கனிந்தவா யழகும் பேருமைதரு துறவோடு போறையுளத்திற் போறுத்தே பிஞ்ஞகஞர் மலர்த்தாள்கள் பிரியாத மனமும் மருவினர்க ளகலாத ஞானமே வடிவாம் வளர்துறைசைச் சிவஞான மாமுனிவன் மலர்த்தா ளோருபோமுது நீங்காம லேமதுளத்திற் சிரத்தி லோதிநோ வினிலேன்று முன்னிவைத்தே யுரைப்பாம்.

திண்ணவின்பச் சேவடியுக் திருவிழியுக் திருமார்புஞ் சேல்வக் கையு கண்ணுமன்பர்க் கருள்கருணேத் திருமுகமும் பசுங்குழவி கடையே யாகிப் புண்ணியத்தின் போலிவாகி யற்புதக்கோ லக்கொழுக்தாய்ப் புலேகா யேற்குக் கண்ணேவிட்டு நீங்காத சிவஞான சற்குருவே கருணே வாழ்வே.

1

#### சிவமயம்

### திருச்சிற்றம்பலம்

# சி வஞான போ*த*

# வசனுலங்காரதீபபூமிகை.

நூடுகாட்டிலே திருப்பெண்ணுகடக்திலே பரம்பரைச் சைவவேளாளர் குலத்திலே கல்வி செல்வங்களாலும் சிவபக்தி அடியார்பக்திகளாலும் சிறக்த அச்சு தர்களப்பாளர் என்னும் ஒருவர் இருக்தார். அவருக்குக் குருவாயிருக் தவர் அகேக வண்டிகளிலே ஏற்றத்தக்க சிவாகமங்களேயுடைய சகலாகம பண்டிதர் என்னும் காரணப்பெயர்பெற்ற ஆதிசைவராகிய அருணக்திசிவாசா ரியரே. இக்த அச்சுதர்களப்பாளர்க்கு கெடுங்காலம் பிள்ளேப்பேறின்மை யால் அருணத்திசிவாசாரியர் வாயிலாகத் தேவாரத்திருமுறையிலே கயிறு சாத்திப் பார்த்தபோது திருவெண்காட்டுத்தேவாரத்திற் 'பேயடையா'' என் றற்றுடக்கத்த திருப்பாடல் உதயமாயிற்று. அதிலே அமைக்த ''வெண் காட்டு முக்குளகீர் தோய்விணயார் பிள்ளேயிடுகுடு உள்ள கிணவாயினவே வரம்பெறுவர் ஒன்றும் ஐயுறவேண்டா'' என்பதின் பொருளேச் சகலாகம பண்டிதர் பார்த்துப் பார்த்து மிக ஆச்சரியமுற்று மகிழ்க்து அச்சுதர்களப் பாளர்க்கு உரைத்தார்.

அது கேட்ட அச்சுதர்களப்பாளர் திருவெண்காட்டுக் திருப்பதியைக் தமது மணிவியாரோடு அடைந்து ''சோமசூரியாக்கினி:தீர்த்தம்'' எனப்படும் முக்குளத் திலே ஒருவருஷம் விதிப்படி கியமத்தோடு ஸ்நானஞ் செய்து, அம் மை அப்பர் இருவரையும் தரிசனஞ் செய்துவருங்கால் ஒருநாள் சுவேதார ணியப்பெருமான் அவர்க்குச் சொப்பனத்திலே தோன்றி, அவரது பக்தி பைப் புலப்படுத்தத் திருவுளங்கொண்டு, ''உனக்குப் பிள்ளேப் பேறு அரிது'' என்று திருவாய்மலர்ந்தருள, அது கேட்ட அச்சுதர்களப்பாளர் திருஞான சம்பர்தமூர்த்திகாயனர் ''வெண்காட்டு முக்குளரீர் தோய்வியோர் பிள்ளே யினும்ள்ள நிண்வாயினவே வாம் பெறுவர் ஒன்றும் ஐயுறவேண்டா" என் றருளிய தேவாரம் பொய்யாமோ? என்று வினுவினர். அதணேத் திருச்செவி வாய் மடுத்தருளிச் சுவேதாரணியப்பெருமான் சைவஸ்தாபனஞ் செய்த திரு ஞானசம்பர்தமூர்த் திராயஞர்மீ அம் தேவாரத் தின்மீ ஆம் உனக்கு இத் துண அன்பிருக்கின்றமையால், தமிழ்நாடு அத்தேவாரத் தின் உய்யும்வண்ணம் மெப்ப்பொருளே உள்ளடக்கிய சைவசித்தார்தசாஸ் திரத்தை வெளிப்படுத் திச் சைவஸ்பானஞ் செய்ய வல்ல ஆசாரியனுமாறு உன்னிடத்திலே ஒரு புத் திரன் அவதரிப்பான் என்று திருவாய்மலர்ந்து மறைந்தருளினுர். அச்சுதர் களப்பாளர் விழித்தெழுந்து அளவிறந்த மகிழ்ச்சுகொண்டு தாம் கண்ட சொப் பனத்தை மணேவியாருக்குத் தெரிவித்து, சுவேதாரணியரையும் பிரமவித்தி யாநாயகியையும் வழிபட்டுவருவாராயினர். அப்போது அவர் மணேவியார் திருவயிற்றிலே கருப்பம் உண்டாகி ஒரு சற்புத்திரர் திருவவதாரஞ் செய் தார். இப்புத்திரர்க்கு உரியபருவத்திற் சுவேதவனப்பேருமாள் என்னும் திருநாமஞ் சாத்தப்பட்டது.

திருவெண்ணெய்கல் லூரிலிருக்த அவர் மீணவியாரின் சகோதரராகிய காங்கேயபூபதி அக்குழக்கையைத் திருவருட்செயலால் தாம் அழைத்துக் கொண்டுபோய் வளர்த் தவக்தார். இங்ஙனம் வருங்காலத் திலே இரண்டு வய சில் வீ தியிலே மணலிட்டு லிங்கம் அமைத்துச் (சாமுசித்தராதலின்) சிவபி ராண அர்ச்சித்தும் வழிபட்டும் வக்தார். முற்பிறவியிலே சரியை கிரியாயோ கங்களேச்செய்து கிருமலாக்தக்காணராகி மீனப் பிறக்கும்பொழுது அக்த ஞர னத்தோடு பிறக்து சிவபாவண் பண்ணுவோரே சாமுசித்தசொனப்படுவர்.

இருக்குவேதத்து, க0-ம் மண்டலத்து, கஉகை-ம் சூக்தத்து, சீ-ம் மக்திரம் கூறமாறு (பரப்பிரமசிவஞருடைய அபின்ஞசத்தியாகிய) காமம் எனப்படும் பராசத்தி குடிஃவைகோக்கியபோது, அதினின்று வேதாகமங்கள் நாதுவடிவாயும் விந்துவடிவாயும் அதன்பின் அக்ஷரவடிவாயும் தோன்றின. பின் அவற்றைச் சொற்களாக இயைத்துப் பிறர்க்கு உபதேசிக்குமாறு,

பாமசிவன் சாதாக்கியதத்துவத்திலே சதாசிவமூர்த்தியாக எழுக்தருளி யிருந்து, தாம் சிவபேதமாகவும் உருத்திரபேதமாகவும் அருளிச்செய்த சிவா கமம் இருபத்தெட்டனுள் ஒன்றுகிய இசௌரவாகமத்திலே பாசவிமோசனப் படலத்திலே சர்வாகமசாரமாய் விளங்கிய சிவஞானபோதத்தை

அனந்தேசுவரர்க்கு *அருளிச்செய்ய, அவர் பூ*கேண்டபரமேசுவரர்க்கு *அருளிச்செய்ய*,

ஸ்ரீகண்டபாமசிவஞர் அருள்வடிவாகிய கல்லாலவிருக்ஷு கிழலின்கண் ணே தக்ஷிணுமூர்த் தியாக எழுந்தருளியிருந்து, தமது மாணுக்காகிய நந்தி பேருமானுக்கு அருளிச்செய்ய,

அவர் அதணச் சனற்குமாரமுனிவர்க்கு அருளிச்செய்ய, அவர் அதணச் சத்தியஞானதரிசனிகளுக்கு அருளிச்செய்ய,

அவர் அதனேப் பரஞ்சோதிமுனிவர்க்கு அருளிச்செய்ய, பாஞ்சோதி முனிவர் கிருபாவசத்திறைலே திருக்கைலாசத்தை விடுத்து, அகஸ்தியமுனி வரைக் காணவிரும்பிப் பொதியம‰ோக்கி ஆகாயமார்க்கமாகச் செல்லுங் கால், அவர் எழுந்தருளிய விமானமானது திருவெண்ணெய்நல்லூருக்கு நேர அத‱த் தெளிர்து தாகவர்து நின்றுவிட, உடனே பரஞ்சோதிமுனிவர் சாமுசித்தார்ப்ச் சிவபிராண வழிபாடு செய்துகொண்டிருந்த மிகு பரிபக்குவ முற்ற சுவேதவனப்பெருமாளிடம் வக்து, சிவதீகைஷசெய்து, பொய்ச்சமயங் களின் நெறி இது இது என்று கண்டு கழித்து மெய்ச்சமயமாகிய சைவசித் தாந்தத்தின் உண்மையை உணர்ந்து சைவஸ்தாபனஞ்செப்ப வல்லவ**ென்** றேர்ந்து, தமது ஆசிரியராகிய சத்தியஞானதரிசனிகள் திருநாமத்தின் மொழி பெயர்ப்பாகிய மெய்கண்டார் என்னும் திருநாமத்தைக் கொடுத்து, \* ''சீட னுக்குப் பாவனு தீகைஷசெய்து, சிவஞானபோதத்தைக் கொடுக்க" என் று இரௌரவாகமத்*து*த் தீக்ஷாவிதிப்பிரகரணம் கூறியவா*று*, சிவஞானபோ உபதேசித்து, அதண தத்தை மெய்கண்டதேவர்க்கு அவர்பால் நல்கி, ''இதற்கு மொழிபெயர்ப்பும், வார்த்திகமாகிய பொழிப்பும் உ**ரை**க்க'' **என்று** ஆஞ்ஞைசெய்து நீங்கியருளிஞர். அங்ஙனம் ஆஞ்ஞாப்பிரசாரம் **மெய்கண்ட** தேவர் அருளிச்செய்தார்.

மெய்கண்டதேவர் திருவெண்ணெய்கல் லூரிலே சுயம்பு மூர் த் தியாய் எழு க்தருளியிருக் த பொல்லாப்பிள்ளேயாருடைய சக் தி திலே வேதசிவாகமப் பொ ருள்களே உணர்க்தும், சிவஞானபோ தத்தைச் சிக் தித்து, தெளிக்து, கிஷ்டை கூடியும் வருங்கால், அப்பொல்லாப்பிள்ளோயார் மெய்கண்டார்க்கு அருளிய சூர்ணிகையும், அம்மெய்கண்டார் சிவஞானபோ தத்துச்கு அருளிய வார்த் திகமும் பொருளிலை ஒற்றுமையுடையனவாம். ''சூர்ணிகை" ''சூர்ணகம்'' என்பன ஒருபொருட்சொற்கள். சூர்ணிகை என்பது சூத் திரமுதலியவற்றின் பொருளே இலேசானே சுருங்கிய வசனரூபமாயுரைப்பது எனப் பொருள்படும். வார்த் திகம் என்பது பொழிப்புரையெனப் பொருள்படும். இலி திங்ஙனமாக,

திருத்துறையூர்ச் சகலாகமபண்டிதரெனப்படும் அருணந்தி சுவாசாரி யர் தமது சிடவர்க்கங்களுடைய வேண்டுகோட்பிரகாரம் திருவெண்ணெய் நல்லூரில் எழுந்தருளியிருந்துகொண்டு வேதசிவாகமப்பொருள்களேப் பாடஞ் சொல்லிக்கொண்டுவந்தார். திருவருளினுல் அருணந்திசிவாசாரிய ரைத் தம்மிடம் வருமாறசெய்து, அவரது ஆணவமுணப்பை அடக்கவேண் டியோ? அவரை உய்விக்கத் திருவுளங்கொண்டோ? நாம் அறியேம்! அரு ணந்திசிவாசாரியரிடம் சிடர்கள் போய் வருதலே அறிந்த மெய்கண்டதேவர் அவர்கள் நாடோறும் கேட்கும் பாடங்களில் வினுக்கள் பொறிக்குங்கால்,

அவர்கள் தமது ஆசாரியரவர்கள் அவ்விடங்களிலே தெளிவாய்ப் பொரு ளுரைக்கவில்2ல என்று கூற, அதணேக்கேட்ட மெய்கண்டதேவர் அவற்றின் பொருளே அவர்களுக்குப் புலப்படுத் திவந்தார். அதனுற் சிடர்களெல்லாம் நாடோறம் மெய்கண்டதேவர்பால் மிகுதியாய்ப் போய்க் கற்றஃயும், அரு ணர்த்சிவாசாரிபர் தம்மிடம் சிடர்கள் வாராமையாற் குறைவடை தஃயும் அறிர்து, மெய்கண்டதேவருடைய ஞானப்பிரபாவத்தின்மீது பொருமை கொண்டு, ஓர் சிறுபிள்ளேக்கா ஆகமார்த்தங்களிலே நிகழும் சந்தேகங்களே கிவாரணஞ் செய்த*ற்*கு வன்மை உண்டாயி*ற்று என்று ஆ*ச்சரியமடை**ர்து**, அதணேத் தாம் ரேரே போய்ப் பார்த்தல்வேண்டுமென்று மெய்கண்டதேவர் வசிக்கும் இடத்துக்கு வந்தருளிஞர். சிவாசாரியர் வந்தகாலம் சீடர்கள் பாடம்கேட்கும் சமயமாயிருந்தது. அருணந்திசிவாசாரியருடைய சீடர்கள் **எழுக்து ஆ**சாரியர்க்கு நமஸ்காரா <del>நி</del>செய்**து வ**ழிபட்டார்கள். **லு**ம், வயசினுலும், **வித்தை**பினுலும் சிறந்**த ஆ**சாரியராகிய தம்மை மெய்க**ண்** டார் செறிதும் கோக்காமனும், மதியாமனும் இருப்பதைக்கண்ட அருணந்தி சிவாசாரியர் தடைவிடைகளோடு மெய்கண்டார் சிடர்களுக்குப் பாடஞ் சொல்லி வருவதைக் கண்டு, அச்சிவாசாரிபர் டெய்கண்டாரை விழித்து ''ஆ ணவமலம் என்பதா யாது? அதனே எவ்வண்ணம் காண்பது" என்று வினை, மெய்கண்டார் அவர்க்குத் தர்ச்சனிவிரல்கொண்டு சுட்டிக்காட்டிச் சாட்சுஷி தீகைஃசெய் கமாத் திரக் திரைலே, அதி தீவிரசத் தினிபா தமுற்று நின்ற அருணந் திசிவாசாரியர் தமது பாசம் க்ஷபமாகச் சிவானர்தத்திலே அமிழ்ர்திப் பரவச ராய் மெய்கண்டார் திருவடியிலே வீழ்ந்து வணங்கி அவருக்குச் சிடராயி ஞர். மெய்கண்டார் இந்த அருணந்திசிவாசாரியரிடத்துத் தாம் அருளிய கிவஞானபோதத்தை ஈல்கி, இதண விரித்து மற்றோர் நூல் செய்க என்று ஆஞ்ஞாபிக்க, அவ்வாறே அவர் சிவஞானசித்தியார் என்னும் சித்தார்த நூஃயும், தாம் மெய்கண்டதேவரிடத்து வினுவிய வினுக்களுக்கு உத்தரமாக அவர் இறுத்தருளிய உத்தரங்கள் அடங்கிய இருபாவிருபஃது என்னும் செத்தார்ததூலையும் அருளிச்செய்தார்.

மெப்கண்டார் சீடர்கள் முப்பத்தொன்பதின்மருள்ளே மனவாசங் கடந்தார் என்பவர் உண்மைவிளக்கம் என்னும் சித்தாந்தசாஸ் திரம் அருளி ச்செய்தார்.

திருப்பெண்ணுகடக்கைக் தமக்குச் சென்மஸ்தானமாகக்கொண்ட மறை ஞான சம்பந்தசிவாசாரியர் அருணந்திகவாசாரியரை அடைந்து, ''என து பாசத்தை அறுத்துத் திருவடிதீகைஷ் புரிந்தருளல்வேண்டும்'' என்று பிரார்த் தித்து நமஸ்கரிக்க, அருணந்திகிவாசாரியர் அவருக்குச் சிவதீகைஷ்செய்து சிவஞானபோதத்தை அருளிச்செய்தார். மறைஞான சம்பந்திகவாசாரியரும், தமது ஆசாரியரை நமஸ்கரித்து அவ்விடம்விட்டுப்போய்ப் பூலோககைலாய மாகிய சிதம்பாத்தை அடைர்து ஆலயத்தைப் பிரதக்ஷிணஞ் செய்**து அங்கு** அமர்ர்தருளிஞர்.

தில்லச்சிதம்பாத்து நடராஜபெருமானுக்குப் பூசை செய்யும் முறை வந்தபோது, தில்லமுவாயிரவருள் ஒருவராகிய உமாபதிசுவாசாரியர் விருது களோடு பல்லக்கிலிருந்து பூசைநடாத்திவிட்டு மீளும்போது, திருக்களாஞ் சேரியிலே சிங்காரவனத்திலே எழுந்தருளியிருந்த மறைஞானசம்பந்தசிவா சாரியர் அவர் பல்லக்கில் எழுந்தருளிப் போதலேயுற்று 'பட்ட கட்டையிற் பகற்குருடு போகின்றது; பாருங்கள்" என்றுர்; அதணேக்கேட்ட உமாபதி சிவாசாரியர் மிக மகிழ்வுடையராய், உடனே பல்லக்கை விட்டிறங்கி, அவரை வணங்கி, 'பகற்குருடு" என்றதின் பொருள் கூறி மெய்ஞ்ஞானகில்யை அரு ளிச்செய்தருளல்வேண்டும்" என்ற தின் பொருள் கூறி மெய்ஞ்ஞானகில்யை அரு ளிச்செய்தருளல்வேண்டும்" என்ற பிரார்க்தித்து, அவர் குறிப்பின்வழி கின்றுர். செய்தற்றெழில் செய்வார் விதியிலேசென்று மறைஞானசப்பந்த சிவரசாரியர் நூலுக்கு இடும் கூழைவரங்கிப் பருக, அவர் திருக்கரத்தினின் றும் ஒழுகுஞ் சேஷத்தை உமாபதிசிவஞர் வாங்கி உண்டார். அவரது அதி தீவிரபக்குவத்தை அறிந்து, அவர்க்குச் சிவஞானபோதத்தை உரைத்து வேதசிவாகமப்பொருள்களேயெல்லாம் கரதலாமலகமென்ன உபதேசித்தார்.

இதனே அறிந்த எனேய தில்லவாழந்தனர்கள் உமாபதிசிவனைரத் தமது பந்தியினின்றம் நீக்கிவிட்டார்கள். அவரும் இரண்ணியவன்மச்சக் கொவர்த்தியிருந்த கொற்றவன்குடியிற்போய் மடம் கட்டி நடேசமூர்த்தியை ஆன்மார்த்தமாகப் பூசித்துக்கொண்டு சிவஞானநிஷ்டை கூடிக்கொண்டு வந்தார்.

ஓர்கால் நடராஜாவுக்குத் துவஜாரோகணகாலம் வந்தபோது தில்லேவர முந்தணர் துவஜத்தை ஏற்ற முயலுங்கால், அது எருது தடைப்பட்டு நின்று விட, தீக்ஷிதர்கள் வருத்தமுற்று இராப்போது தத்தம் மணேகளிலேபோய்ச் சயனிக்குங்கால், அவர்க்குச் சொப்பனத்தில் நடராஜவள்ளலார் எழுந்தருளி, ''உமாபதி சிவன் வந்தாற்றுன் கொடியேறும்'' என்றருளிச்செய்தார். பின் அவர்களெல்லாம்போய் உமாபதிசிவனைரப் பிரார்த்திக்க, அவர் வந்து கொ டிக்கயிற்றைப் பற்றுது வீடும்படி ஆஞ்ஞாபித்துவிட்டு, இந்து திருச்செய்யுட் களடங்கிய கோடிக்கவி என்னும் சித்தாந்தசாஸ்திரத்தைப் பாடியருள, கொடி சுவயமாகவே ஏறிவிட்டது.

மற்று நால் உமாபதிசிவனர் அறியாவண்ணம் அவர்க்குப் பாகஞ் செய்வாரிடத்துத் திருவமுதாக்கும்பொருட்டுப் பெற்றுன்சாம்பான் என் பான் விறகு கொணர்க்து கொடுக்கும் வழக்க முடையனுயிருக்தான். ஒருகாள் சமையல் விரைவிலே கடவாமையையுற்று உமாபதியார் வினுவியபோது, ''பெற்றுன்சாம்பான் என்பான் ஒருவன் தினக்தோறும் விறகு கொணர்க்து கொடுக்கும் வழக்கமுடையன்; இன்று மழையினுற்போலும் கொணர்க்திலன், விறகின்பொருட்டுக் கூலிகொடுத்தாலும் வாங்குகின்றுனில்லே" என்று விண் ணப்பிக்க, அதுகேட்ட உமாப திசிவஞர் அவன் வந்தால் என்னிடம் வருமாறு சொல்க என்று அருளிச்செய்தார். பெற்றுன்சாம்பான் வர்தவுடனே உமா பதிசிவளுரிடம் அவர் செல்லுமாறு பணிக்க, அவன்போய்ச் சிவனுரை நமஸ் கரித்தான். அப்போது அவர் அவணேரோக்கி ''விறகு கொணர்ந்து கொடுக் கின்றுபாம், கூலி ஏன் பெறுகின்றிலே" என்று கேட்க, அதற்கு அவன், சுவாமீ! அடியேற்குத் திகைஷ செய்தருளல்வேண்டும் என்று வேண்டினுன். குச் சிவஞர் நீ நடராஜபெருமானிடத்தில் நிருபம் வாங்கி வருவாயேல் தீகை செப்வேன் என்*ருர். அப்போது* சாம்பான் நடராஜபெருமா**ன் சன்** னி திவீ தியிலே போய் நடராஜாவைப் பிரார்த் தித்துக்கொண்டு வீ தியிற் படுத் திருப்ப, ஆன்மாக்கள்வேண்டிய வேண்டியாங்கருளும் நடராஜவள்ளலார் ஒரு திருப்பாசுரம் எழுதப்பட்ட திகுமுகத்தை அர்த்தயாமப்போதிலே அவனி டத்துக் கொடுத்தருள, அவன் அதணக் கொணர்ந்து உமாபதிசிவரை திரு முன்னே வைத்து நமஸ்கரித்தான். உமாபதிசிவஞர் அத்திருமுக**த்தைத்** தமது இரு காங்களினுலும் கண்களிலே ஒற்றி, சிரசி**ன்**மீ**து வைத்து, ஆனர்** தக் கூத்தாயு, அதனேத் திறந்து பார்த்தபோது

> அடியார்க் கெளியன்சிற் றம்பலவன் கொற்றங் தடியாற் கெழுதியகைச் சீட்டுப் —படியின்மிசைப் பெற்றன்சாம் பானுக்குப் பேதமறத் தீக்கைசெய்து ழத்தி கொடுக்கை முறை

என்று வரைந்தருளப்பட்டிருத்தலேக் கண்டு, பாவசமுற்றிருந்து, பின்னர் எழுந்து பெற்றுன்சாம்பானுக்கு ஞானவதிப்பிரகாரம் சாட்சுஷிதீகை செய் து, உடனே முத்தி அடையும்படி செய்தருளிஞர். அதணே அறிந்த அப்பேற் முன்சாம்பான் மணேவியும், அரசன்முதலாயி ஞேரும் அவ்வுண்மையைப் புலப் படுத்தித் தங்கள் ஐயத்தை நீக்குமாறு உமாபதிசிவாசாரியரை வேண்ட, அவர் முள்ளிச்செடியையும் தமது திருநோக்கத்திஞற் சோதியாய்க்கிளர்ந்து ஆகாயத்திற் செல்லுமாறு செய்து அதற்கும் முக்திகொடுத்தருளிஞர்.

தி தம்பரமான்மியத் தின் வழித்தாக அருளிச்செய்யப்பட்ட கோயிற்புராணம் அரங்கேற்றப்படாது பேடகத் தன் இருந்தபோது, சபாநாயகர் தில்லே வாழந்தணர்களுக்குச் சொப்பனத் திலே தோன்றி, ''நாம் கொற்றவன்குடி உமாபதியுடைய பேடகத் துள்ளே பூசைமு தலியவின்றி இருக்கின்றேம்" என்று திருவாய்மலர்ந்தருளிஞர். அத் தில்லேவரழந்தணர்கள் அதனே உமாப திசிவாசாரியருக்கு விண்ணப்பஞ்செய்ய, அவர் கோயிற்புராணத்தைச் சபா நாயகர் சந்நி தியில் அரங்கேற்றியருளிஞர்.

உமாபதிசிவா சாரியர் சிதம்பாத்தைச்சார்ந்த கொற்றவன்குடியில் எழுந் தருளியிருந்துகொண்டு, வடமொழியிலே பௌஷ்கராகமவியாக்கியானத்தை யும் பத்தாகமங்களினின்று தெரிவுசெய்யப்பட்ட சதரத் திசைங்கிரகம் என் அம் நூலேயும் அமைத்து, தமிழிலே சிவப்பிரகாசம், திருவருட்பயன், விஞ வேண்பா, போற்றிப்பஃளேடை, கோடிக்கவி, நெஞ்சுவிடுதூது, உண்மை விளக்கம், சங்கற்பநிராகரணம் என்றும் சைவசித்தாந்தசாஸ்திரங்களேயும், கோயிற்புராணம், திருத்தொண்டர்புராணசாரம், திருப்பதிக்கோவை, திருப் பதிகக்கோவை என்றும் பிரபந்தங்களேயும் அருளிச்செய்தார். சங்கற்பநிராகா ணம் அருளிச்செய்த காலம் சாலிவாகனசகாப்தம் கஉங்கு.

திருக்கடவூரிலே அவதரித்தருளிய உய்யவந்ததேவநாயனர் பெரும் பற்றப்புலியூரிலே எழுந்தருளியிருந்தபோது, தமது ஆசாரியராகிய திருஷிய நல்லூர் ஆளவந்ததேவநாயனர் தமக்கு அருளிச்செய்த திருவுந்தியார் என் னும் சைவசித்தாந்தசாஸ் திரத்துக்கு உபப்பிருங்கணமாகத் திருக்களிற்றுப் படியாரை ஓர் பரிபக்குவர்பொருட்டு அருளிச்செய்து, அதன் பெருமையை உலகத்தார் உணரும்வண்ணம் கனகசபையிற்சென்று வணங்கி, யாவரும் காணத் திருக்களிற்றுப்படியிலே அந்நூலே வைக்கும்போது, அத்திருக்களிற் றுக்கை நிமிர்ந்து அதனே வாங்கி யாவரும் காண நடராஜாது திருவடியிலே வைத்தமையினுல், தில்ஃமுவாயிரவர் முதலாயினேர் அதற்குத் திருக்களிற் றுப்படியார் என்று திருநாமஞ் சாத்திரைக்கள்.

> உந்தி களிறு வுயர்போதஞ் சித்தியார் பிந்திருபா வுண்மை பாகாசம்—வந்தவருட் பண்புவினு போற்றிகொடி பாசமிலா நெஞ்சுவிடு வுண்மைநெறி சங்கற்ப முற்று

என்னும் திருவெண்பாப்பிரகாரம், திருவுக்தியார்முதற் சங்கற்பகிராகாண மிறு தியாசிய பதிஞன்கு சைவசித்தாக்தசாஸ் திரங்களும் மெய்கண்டசாஸ் திரம் என்று சான்ரோரால் வழங்கப்பட்டுவருகின்றன.

உமாபதிகிவாசாரியரிடத்திலே அநுக்கிரகம் பெற்ற அருணமச்சிவாய தேசிகர் ஈவகோடிகித்தவாசபுரம் எனப்பெயரிய திருவாவடு துறையிற் கித்த மூர்த்தியாக எழுந்தருளியிருந்த கித்தர்கிவப்பிரகாசதேகிகருக்கு உபதேகித் தருளிஞர்.

சித்தர்சிவப்பிரகாசர் திருமுவனூரிலே பரம்பரைச் சைவவேளாளர் குலத்திலே திருவவதாரஞ் செய்த பஞ்சாக்ஷரதேசிகர் எனப்படும் நமச்சி வாயமுர்த்திகளுக்கு உபதேசித்தருளிஞர்.

இந்தப் பஞ்சாக்ஷாதேசிக்சவாமிகளே திருவாவடு துறையாதினத் துக் குப் பிரதமஞாஞசாரியசுவாமிகள் நமச்சிவாயமூர்த்திகள் திருவாவடுத்துறையில் எழுக் தருளி யிருக் து கொண்டு சிவப்பிரகாசதேசிகருக்கு உபதேசம் அருளிச்செய்தார்.

சிவப்பிரகாசதேசிகர் வைஷ்ணவர்களாலே சிதம்பராலயபூசைக்கு முட் டுப்பாடுவந்தபோது, தமது ஆசாரியமூர்த்திகள் ஆஞ்ஞாப்பிரகாரம், தம்மை வழிபடும்வண்ணம் அக்காலத்திருந்த அரசரை வசப்படுத்திச் சிதம்பராலய பூசையைச் சிறப்புற நடாத்துவித்துப் பின்னர் நிட்டையில் வீற்றிருந் தருளிஞர்.

பின்னர் நமச்சிவாயமூர்த் திகள் திருவாவடு துறையிலே திருவவதாரஞ் செய்து தீவிரதாபக்குவாய் எழுந்தருளியிருந்த மறைஞானதேசிகருக்கு அபிஷேகஞ்செய்து உபதேசித்தருள், அவர் சைவசித்தாந்தசாத் திரோப தேசம் கேட்டமாத்திரத் திலே சிந்தித்துத் தெளிந்து தைலதாரைபோல இடையருது நிட்டையிலே வீற்றிருந்தருளினுர்.

பஞ்சாக்காதேசிகோத்தமர் ஆதினபரம்பரையாகச் சித்தாந்தோபதே சம் விளங்கிவரும்வண்ணம் திருவுளங்கொண்டு அம்பலவாணதேசிகருக்கும், தக்ஷிணமூர்த்திதேசிகருக்கும் அபிஷேகஞ்செய்து, சைவசித்தாந்தோபதே சஞ் செய்தருளிஞர்.

து ஆிணுமூர்த் திதேசிகர் மெய்கண்டசாஸ் திரக்கருத்தை உள்ளடக்கித் தசகாரியம் உபதேசப்பஃளேடை என்னும் இரு நூல்களே அருளிச்செய்து பரிபூரணதசை அடைந்தார்.

அம்பலவாண தேசிகர் தசகாரியம், சன்மார்க்கசித்தியார், சிவாச்சிர மத்தேளிவு, சித்தார்தப்பஃ ரேடை, சித்தார்தசிகாமணி, உபாயரிட்டை வேண்பா, உபதேசவேண்பா, நிஷ்டைவிளக்கம், அதிசயமாலே, நமச்சி வாயமாலே என்னும் பத்து ஞான நூல்களேயும், பூப்பிள்ளேயட்டவணே எனப் படும் உயிரட்டவணேயையும் அருளிச்செய்தார்.

பின்னரும் அம்பலாணதேசிகர் தம்மை அடைந்த வைஷ்ணவப்பிராம ணரும் கல்வியறிவொழுக்கங்களிற் சிறந்த பரிபக்குவருமாகிய உலகுடைநாய ஞர் என்பவருக்கு நிருவாணதீகைஷசெய்து, மெய்கண்டசாஸ் திரங்களேயும், தாம் இயற்றியருளிய தசகாரியமுதலிய நூல்களேயும் உபதேசித்தார். உலகு டைநாயஞர் தமது ஞாஞசாரியர்மீது ''மலமெனுந் தடத்தில்" என்றற்றுட க்கத்த பத்துத் திருவிருத்தங்களேப் பாடியருளிஞர்.

அம்பலவாணதேசிகர் உருத்திரகோடிதேசிகருக்கும், அவர் வேலப்ப தேசிகருக்கும், அவர் குமாரசுவாமிதேசிகருக்கும், அவர் பிற்குமாரசுவாமி தேசிகருக்கும், அவர் மாசிலாமணிதேசிகருக்கும் அபிஷேகஞ்செய்து சைவ சித்தார்தோபதேசஞ் செய்தருளிஞர்.

அக்காலத்திலே மாசிலாமணிதேசிகரிடத்திலே சைவசித்தார்தோபதே சம் பெற்றுத் திருநெல்வேலியில் ஈசானமடாலயத்திலிருந்த சுவாமிநாததே சிகர் இலக்கணக்கொத்து என்னும் நூஃயும் வடமொழிப்பிரமாணங்களோடு சேர்ந்த தசகாரியஞானநூஃயும் இயற்றிஞர்.

மாசிலாமணிதேசிகர் இராமலிங்கதேசிகருக்கும், அவர் வேலப்பதேசி கருக்கும், அவர் பின்வேலப்பதேசிகர்க்கும் சைவசித்தார்தோபதேசஞ் செய்தருளிஞர். பெரியபட்டத்த வேலப்பதேசிகர் திருப்பறியலூர்ப்புரா ணத்தை வடமொழியினின்ற மொழிபெயர்த்தருளிஞர். சின்னப்பட்டத் துப் பின்வேலப்பதேசிகர் பஞ்சாக்கரப்பஃரேடை என்னும் ஞானநூலே அருளிச்செய்தார்.

அம்பலவாணதேகிகர் அருளிய தசகாரியமுதலிய பத்தும், தக்ஷிண மூர்த்திதேகிகாருளிய தசகாரியம், உபதேசப்பஃருடை இரண்டும், சுவாமி நாததேகிகாருளிய தசகாரியம் ஒன்றும், பின்வேலப்பதேகிகாருளிய பஞ்சாக் காப்பஃருடையுமாகச் சேர்ந்த பதினுன்கு ஞானதூல்களும் பண்டாரசாஸ் திரங்களெனப் பெயர்பெற்று வருவனவாயின.

அந்தப் பின்வேலப்பதேசிகளு ஞசாரியர்காலத்திலே, பாண்டிமண்ட லத்துப் பொதியமலேச்சாரலிலே பாவராசத்தைச் சார்ந்த விக்கிரமசிங்கபுரத் திலே பாம்பரைச் சைவவேளாளர்குலத்திலே சிவபக்திமுதலியவற்றுல் ஓங் கிய ஆனந்தக்கூத்தர் என்பாருடைய கற்பினிற் சிறந்த மயிலம்மையார் திருவ யிற்றிலே ஒருவர் திருவவதாரஞ் செய்து, முக்களாலிங்கர் என்னும் பிள் ளேத்திருநாமம் பெற்று, ஒழுக்கம் அன்புமுதலிய நற்குணங்களோம் வளர் வாராயிஞர்.

முக்களாலிங்கர் ஐந்து பிராயத்திலே தமது தாய் தந்தையரால் வித்தி யாரம்பஞ் செய்யப்பெற்று ஒர் பாடசாஃயில் அமர்ந்து கல்விகற்று வரு வாராயிஞர். அக்காலத்திலே திருவாவடுதுறை ஆதீனத்தைச் சார்ந்த சில முனிவர்கள் விக்கிரமசிங்கபுரத்துக்கு வந்தபோது, அவர்களே முக்களாலிங் கர் தரிசித்துப் பிரார்த்தித்துத் தமது கிருகத்துக்கு அழைத்துக்கொண்டு போய் விருந்துசெய்வித்தார். தமது கருத்தின்படி விருந்தளித்த அன்னே யாரையுற்று,

அருந்ததீயென் னம்மை யடியவர்கட் கென்றுந் திருந்த வழதளிக்குஞ் செல்வி—பொருந்தவே யானந்தக் கூத்த ரகமகிழக் தொண்டுசெயு மானந் தவாத மயில்

என்னும் வெண்பாச்செய்யுளே இயற்றிஞர். பின்னர் அவர் தக்தையார் விட் டிற்கு வக்து நடந்த விஷயங்களேக் கேட்டு மிக்க ஆனக்தமுற்றுர்.

ஆனர்தக்கூத்தர் தமது புதல்வரோடு ஆதீனமுனிவர்களிடத்துக்குப் போய் வணங்கியபோது, சத்தினிபாதமுற்ற முக்களாலிங்கர் பிறவித்துன் பத்தினின்று கரையேற நிணர்து, முனிவர்களோடு தாம் செல்லவேண்டு மென்ற குறிப்பிணத் தக்தையார்க்கு உணர்த்த, புதல்வரைப் பிரியச் சிறி தம் மனசிலராயினும் தக்தையார் ஒருவாற இசைக்து அப்புதல்வரை முனி வர்பால் விடுத்துத் தமது வீட்டிற்குத் திரும்பிவிட்டார்.

முனிவர்களோடு முக்களாலிங்கர் வழியிலேயுள்ள சிவஸ்தலங்களே வழி பட்டுக்கொண்டு, திருவாவடுதுறையாதீனமடாலயத்துள்ளே பெரவேசித்து, ஆதீனபரமசற்குருவாகிய நமச்சிவாயமூர்த்திகளேத் தரிசித்துத் திருவீரு ஹேக்கம் பெற்று, சின்னப்பட்டத்தில் அப்போது எழுந்தருளியிருந்த ஞூனு சாரியராகிய பின்வேலப்பதேசிகரை ஒடுக்கத்திலே போய்த் தரிசித்துப் பேரன்போடு வணங்கிரைர்.

இந்த ஞானதேகிகரிடத்திலே சைவசந்தியாசமும், சிவதீகைஷ்யும், சிவ ஞானயோகிகள் என்னும் தீக்ஷாநாமமும் பெற்ற மெய்கண்டசாஸ்திரம், பண்டாரசாஸ்திரம் என்பவற்றைக் கேட்டருளிஞர்.

இவர் சென்னமாககிலே இருக்கபோது மஹௌதாரியப்புபடிவாகிய மணைவிச்சுக்கயமுதலியாது ஆஞ்ஞாப்பிரகாரம் வியாகாணத்தில் வல்ல சாஸ் திரியார்வாயிலாகப் பதஞ்சலிமகாபாஷ்யம் கற்றுவக்கார். இங்கனம் நெடுநாட் கற்றுவருங்காலத்தில், முதலியார் சாஸ்திரியாரைப் பார்த்து, தம்பிரான் பதஞ்சலிமகாபாஷ்யம் நன்கு கற்றுவருகின்றுர்? என்று சுவஞானயோகிகளேயுற்று வினை, அதற்குச் சாஸ்திரியார் ''பாடம் மாத்திரம் சொல்லிக்கொண்டுவரு கின்றேன், ஞாபகத்தில் அவற்றைத் தரித்திருக்கின்றுர்? என்பதையுற்று நான் ஒன்றும் அவரிடத்தில் விசாரித்திலேன்" என்று உத்தரம் கூறிவிட்டு, முதலியார் சமுகத்தில் மகாபாஷ்யத்திற் சில வினுக்கள் பொறித்தார். உடனே சிவஞானயோகிகள் ''ஏகசுந்தக்கிராகி" யாதலின் கடன் மடை திறந்தாற் போலத் தாம் கேட்ட மகாபாஷ்யபாகங்களில் ஓர் பதமும் தவறவிடாது நெட்டுருவாக ஒப்பித்தார். உடனே சாஸ்திரியாரும் முதலியாரும் அடைந்த ஆனந் தக்துக்கு ஓர் அளவில்லே என்பர். அவர் அகத்தியமகாமுனிவரது வரத்தினைல் அவதரித்தவர் என்று கூறப்படுகின்றமைக்குச் சான்றுகவே, வடமொழி தென்மொழிக் கடல்களின் கரை கண்டுணரவல்லாயினுர்.

பின்வேலப்பதேசிகர் சிவஞானபோகிகளுக்கு ஆசாரிய சாயிருந்தா சென்பது

எவ்வெவர்கோட் படுபொருளு மஞ்சேழுத்தி னடக்கியவற் றியல்பு காட்டி மெய்வகையஞ் சவத்தையினு நிற்தழறை யோதுமுறை விளங்கத் தேற்றி யவ்வெழுத்தி னுள்ளிடு மறிவித்துச் சிவபோகத் தழுத்தி நாயேன் செய்விஊயுங் கைக்கொண்ட வேலப்ப தேசிகன்றள் சென்னி சேர்ப்பாம் என்னும் காஞ்சிப்புராணச்செய்யுளால் அறியப்படுகின்றது.

சிவஞானயோகிகள் தொல்காப்பியச்சூத் திரவிருத் திபாஷ்யம், தருக்க சங்காக அன்னம்பட்டீயங்களின் மொழிபெயர்ப்பு, நன்னூல்விருத்தியுரைத் சித்தாந்தப்பிரகாசிகை, காஞ்சிப்புராணமுதற்காண்டமொழி பெயர்ப்பு, அரதத்தாசாரியர் அருளிய பஞ்சசுலோகமொழிபெயர்ப்பு, சில தத்துவவிவேகம், சோமேசர்மு துமொழிவெண்பா, திருவேகம்பாக்காதி, கூலேசைப்பதிற்றுப்பத்தர்தா தி, இளசைப்பதிற்றுப்பத்தர்தா தி, கச்சியானர்த ருத்திசேசர்பதிகம், திருவேகம்பரானந்தக்களிப்பு, செங்கழுநீர்விராயகர்பிள்ளே **த்தமி**ழ், அமுதாம்பிகைபிள்ளேத்தமிழ், செப்பறை அகிலாண்டேசுவரிபதிகம், திருத்தொண்டர் திருநாமக்கோவை, நமக்கிவாயமூர் த்திகண்மீ து பஞ்சாக்ஷர மாஃமுதலிய பிரபந்தங்கள், சிவசமவரதவுரைமறுப்பு, ''எடுத்து" என்னுஞ் சொல்லுக்கிட்ட வைரக்குப்பாயம், இலக்கணவிளக்கச்சூருவளி என்றும் நூல்களே லோகோப்காரமாக இயற்றினதோடமையாது, யாமெல்லரம் உய்ந்து பிறவிசாகரத் தினின்றும் கரையேறும்வண்ணம் சிவஞானபோதத் துக்கு மெய் கண்டசிவா சாரியர் அமைத்தருளிய மெய்ப்பொருள் விளங்கும்வண்ணம் திரா விடமகாபாஷ்யம் எனப்பெயரிய குருவியாக்கியானமும், சிற்றுரை எனப் பெயரிய லகுவியாக்கியானமும் செய்தருளினர். அச்சிவஞானபோதசூத்தி ரம், வார்த்திகம், வெண்பா என்பவற்றின் உண்மைப்பொருளுணர்ந்து விளக்க வல்லார் இப்பூமண்டலத்தில் இந்த மகாளுகிய சிவஞானபோகிகளேயன்றி மற்றியார்!!

இந்தச் சிவஞானபோ தம் வடமொழியை முதலாகக் கொண்டதென்று ணர்த்த ஒவ்வொரு சூத்திரத்தினும் முதற்கண்ணே, சிவபெருமான் அரு ளிய வடமொழிச்சுலோகத்தையும் அதன் பொருளேயும், மெய்கண்டதே வர் அருளிய சூத்திரத்தையும் அதன் பதவுரையையும், அதன்பின் சூத்திரக்கருத்துரையையும் அதன் பொருளேயும், சூத்திரப்பிண்டப்பொழிப்பையும் வரைந்துவிட்டு, அதிகாணத்துள்ள மேற்கோள், ஏதுமுதலியவற்றின் பொருளே வரைந்துவிட்டு, அதிகாணத்துள்ள மேற்கோள், ஏதுமுதலியவற்றின் பொருளே அடக்கி வரைந்து, திருஷ்டாந்தமாகப் போந்த வெண்பாக்களின் பொருளாக அடக்கி வரைந்து, திருஷ்டாந்தமாகப் போந்த வெண்பாக்களின் பொருளேயும் எழுதி, மேலும் விளக்கற்பாலனவாய், சுருக்கியும், விரித்தும் உரைத்தும், ஒவ்வோர் சூத்திர இறுதியில் ஒவ்வோர் சூத்திரப்பொருள்யும் தொகுத்துணர்த் தியும், அச்சூத்திரப்பொருள் இனிது விளங்குமாறு பற்பல வினைக்கள் பொறித்தும், அவற்றின் விடைகள் இன்ன இன்ன பிரிவுகளால் உணரப்படும் என் பது போதர, விளுக்களின் இறுதியில் இலக்கங்கள் கொண்டு அவற்றைக் குறித்தும் வரைந்துள்ளேம்.

# **கஉ சிவஞா**னபோ தவசனைவ்கார தீபபூமிகை.

இந்தச் கொஞானபோதவசஞலங்காரதீபத்திலே பிர**மாணமாய்ப்போ**க் இருக்குவேதமும், ஆரணியகமும், உபரிஷதமும், பிரமசூத்திரமும், புராணேதிகாசமும், ஆகமமும், தேவாரதிருவாசகதிருமர்திரமும் பிறவு மாம்.

சூத்திரப்பதப்பொருளே (சூ – ப) என்றம், சூத்திரக்கருத்தனையை (க – ரை) என்றம், கருத்துரைப்பொருளே (க – போ) என்றம், சூர்ணிகைப்பொருளே (சூ – போ) என்றம், சூத்திரப்பிண்டப்பொருளே (சூ – பி – போ) என்றம்,

வெண்பாப்பொருளே (வே – போ) என்றம் ஆண்டாண்டுக் குறித்துள் ளேம். இங்ஙனம் எழுதாது மற்றேர்பிரகாரம் மேற்கோண்முதலியபற்றி எழுத முயன்றுல், அது வசனாடையாயிருந்தாலும் அதன் பொருள் எவர்க் கும் அறியமுடியாதுபோய்ப் பயனற்றதாய் முற்றுமாகலான் அங்ஙனஞ் செய்துளேம். யாம் பெரும்பான்மையும் மாதவச்சிவஞானயோகிகள் உரைத் தருளிய உரையைத் தொடர்ந்தே இதனே எழுதினேம்.

> இங்ஙனம், ஸ்ரீகாசிவாசி – செந்திநாதையர்.



# திருச்சிற்றம்பலம்.

## குருவணக்கப்.



தருமணியின் றருமணியாய்த் தமையடைக்கு வேண்டிகினே தகைய வேம்மைப், பொருமணியின் மதிமலிநூல் போதித்துப் போதவுயர் போத ராக்கிக், குருமணியி னேமக்கேன்றங் குருமணியாய்க் குலவுசேக்தி காத ரேன்னுக், திருமணியின் மணிமலர்த்தாள் சிக்தையினுஞ் சேன்னியினுஞ் சேர்த்தி வாழ்வாம்.

### சிவமயம்

### திருச்சிற்றம்பலம்

# சிவஞானபோ*த*வசனுலங்காரதீபம்.

### 

### கடைவுள்வணக்கம்.

### ~5000

- க. போதுவதிகாரத்தினையம் சிறப்பதிகாரத்தினையம் இரண்டாக வே றைபடுக்கிக் காட்டி, வடமொழிச்சிவஞானபோதத்தைத் தென்மொழியிலே மொழிபெயர்த்தருளிச்செய்யுமாறு தொடங்கிய மெய்கண்டதேவராயஞர் ரின்மலனாக்கிராதீதசிவானர்தசாகரத்தில் மூழ்சிய தமக்கு எவ்வித இடை யூறும். சிறிதாயினும் ரணுகாது என்று உணர்ந்தாரேனும், ஆன்ரேர் செய்த பிரகாரம் தாமுஞ் செய்து அந்த ஆன்ரேர் ஒழுக்கத்தைப் பேணவேண்டும் என்றும், அதணத் தமது மாணுக்கர்க்கு அறிவுறுத்தவேண்டும் என்றும் கொண்டே, முதற்கண் இடையூற நீக்குதற்குரிய விராயகக்கடவுளே வாழ்த் தைதலாகிய மங்கலவாழ்த்துக் கூறுகின்ருர்.
  - உ. கல்லா எிழன்மலே வில்லா ருளிய போல்லா ரிணேமலர் நல்லார் புளேவரே.
- டை. (இதன் பொருள்.) திருக்கைலாசத்தின்கண்ணேயுள்ள அருள்வடி வாகிய கல்லாலவிரு கூத்தின்கீழே விற்றிருந்தருளி, இந்தச் சிவஞானபோத சாஸ் திரம்வாயிலாகச் சிவாகமப்பொருள்கள் ஒன்றேடொன்று மாறுபடுவன வாக மலேவுற்று விளைய நந்திபெருமானுக்கு உளவாகிய சந்தேகங்களே நீக்கி யருளிய ஸ்ரீகண்டருத்திரப்பெருமான் மேன்மேலும் கருணே கூர்ந்தருளும் பொருட்டு, சுயம்புமூர்த்தியாகிய விநாயகக்கடவுளுடைய இரண்டு திருவடித் தாமரைகளே மெய்யன்பர்கள் தமது சிரசின்கண்ணே சூடுவர் என்பதாம்.
- ச. **அவரது** திருவடிகள் இரண்டனுள் வலத்திருவடி சேதைசேத*்* னப்பொருள்களேயெல்லாம் ஒருவர் அறிவிக்கவேண்டாது தானே அறியும் அறிவாகிய முற்றறிவு என்றம், இடத்திருவடி அந்தப் பொருள்களே யெல் லாம் செயற்படுத்தும் முற்றுத்தோழில் என்றம் உணர்தற்பாலனவாம்.
- டு. ஆகவே, அவரது முற்றறிவே ஒர் திருவடி எனவும், முற்றுத்தோ நிலே ம*ற்றத்* திருவடியாம் எனவும் ஒர்க.
- கு. ஆன்மாக்களுடைய அறிவு எப்பொருளேயும் ஒவ்வொன்றுக அறி யும் சிற்றறிவாயும், அவர்களுடைய தொழில் எப்பொருளேயும் நிணத்தவாறு செய்ய இயலாத சுறு தொழிலாயும் உள்ளன.

- எ. ஆதலால் அவரது முற்றறிவாகிய திருவடியையின்றி ஆன்மாக்க ளாகிய நாம் ஒன்றை அறியவும் இயலேம், அவரது முற்றத்தொழிலாகிய திருவடியையின்றி நாம் ஒன்றையும் செய்யவும் இயலேம் என்று உணர்ந்து, நமது அறிவுஞ்செயனும் இழந்து திருவருள் வியாபகத்தில் அடங்கிகிற்றலே அவரது திருவடியைச் சூடுதல் என்பதின் பொருளாம்.
- ் அ.் தாள் தலே என்னும் இரண்டும் வேறு சொற்களாயும், அவ்விரண் டும் புணருங்கால் தாடலே என ஒன்ளுயும் நிற்குமாறுபோல, கீவான்மா பர மான்மா என்னும் இரண்டும் வேறு பொருள்களாயும், முத்திதசையிலே ஆன்மபோதமும் கண்ணெளியும்போல வேறுபடாது அனன்னியமாயும் நிற்கும்.
- கூ. உலகத்திலே புதல்வனிடத்திற் செய்யும் வழிபாடு தக்கையர்க்கு மிகுந்த மகிழ்ச்சியை விளேக்குமன்றே. அந்த முறைமைபற்றி விநாயகக்கட வுளே வழிபடுதல் சிவபெருமாண மகிழ்விச்சும் என்பதும், அவ்விருவர்க்கும் பேதமின்றும் என்பதும் போதா வில்லார் அருளிய பொல்லார் இணமலர் புணவரே என்றுர்.
- கo. **ம**ஃபை வில்லாக வளேத்தவரும், கல்லாலகிழலில் எருக்*த*ருளி யிருக்தவரும் சிவபெருமானேயாம்.
- கக. மகாமேருவை வில்லாகவளேத்து அக்கினியும், சோமனும், விஷ் ணுவும்முறையே அடியும், நடுவும், நுனியுமாக அமையப்பெற்ற பாணத்தைத் திரிபுரத்தின்மேற் செலுத்தி, அப்புரத்து அசுரர்களேச் சங்கரித்து, அவர்க ளால் துன்பமடைந்த தேவர்களேக் காத்து, அவர்களுக்குச் சிற்றின்பபோகத் தை ஊட்டிய கடவுளே. கல்லாலவிருக்ஷை நீழலில் ஞாளுசாரியராக எழுந்தரு ளியிருந்து சனகா திமுனிவர்களுக்குச் சித்தாந்தோபதேசஞ் செய்து, மும் மலம்போக்கிப் பேரின்பபோகத்தை அருளினுசென்று உணரற்பாற்றும். அங்ஙகைம் சித்தாந்தோபதேசஞ் செய்தமை
  - கஉ. ஸ நகாசி உர் ் செர உரி விவ சாகை சோகி மகி தி தி முகை கி முகிக்கி பேப்பண் திரிபதார்த் தார்த் தசம்மி தம் ப மூஸ்யமாகமாக்காக்யசித்தார்த்தார் ஸ் தி தி தி ம

''(கைலா சத் திலே கிவபெருமான்) சனகர் முதலிய முனீர் திரர்களுக்குத் திரிப தார்த்தார்த்தங்களிஞலே சம்மி தமாயும் இரகசியமாயுமுள்ள ஆகமாந்தம் என்னும் பெயர்த்தாகிய சித்தாந்தத்தைச் சொல்லிக்கொண்டிருந்தார்" என்று சங்காசங்கிதை கூறுமாற்றுல் உணரப்படும்.

கடி. **மே**லே கூறிய ''கல்லால்'' என்றற்றெடுக்கத்தவஞ்சித்துறைச் செய்யுள் கல், ஆல், ரிழல், மலேவு, இல்லார், அருளிய, பொல்லார், இணு, மலர், நல்லார், புணேவர், ஏ என்னும் பன்னிரண்டு சொற்களேயுடையது.

- கச. இந்தப் பன்னிரண்டு சொற்கள்கொண்டு இந்த நூல் பன்னி ரண்டு சூத்திரங்களால் அமையப்பெற்றது எனவும்,
- கரு. கல், ஆல், நிழல், மஃவை, இல்லார், அருளிய என்னும் முன் ஆற சொற்கள்கொண்டு போதுவதிகாரமாகிய போதுவியல்பு முன் ஆற சூக் தொங்களாற் கூறப்பட்டது எனவும்,
- கசு. பொல்லார், இண், மலர், நல்லார், புணவர்' ஏ என்னும் பின் ஆற சொற்கள்கொண்டு சிறப்பதிகாரமாகிய சிறப்பியல்பு பின் ஆற சூத்திரங் களாற் கூறப்பட்டது எனவும்,
- கள. கல், ஆல், நிழல் என்னும் மூன்ற மொழிகள்கொண்டு பதி, பாசம், பசு என்னும் முப்பொருள்களுக்குப் பிரமாணம் கூறுவதாகிய பிரமா ணவியல்பு முதலாம், இரண்டாம், மூன்மும் சூத்திரங்களாற் கூறப்பட்டது எனவும்,
- கஅ. மஃவு. இல்லார், அருளிய என்னும் மூன்று மொழிகள்கொண்டு அந்தப் பசு பாசம் பதி என்னும் முப்பொருள்களுக்கு இலக்கணம் கூறுவ தாகிய இலக்கணவியல் நான்காம், ஃந்தாம், ஆரும் சூத்திரங்களாற் கூறப் பட்டது எனவும்,
- ககை. பொல்லார், இணே, மலர் என்னும் மூன்று மொழிகள்கொண்டு, அப்பதி, பசு, பாசங்களின் இலக்கணத்தை அறிக்து அதஞலாகிய பயன் பெறுதற்கு ஏதுவாயுள்ள சாதனம் கூறுவதாகிய சாதனவியல்பு ஏழாம், எட் டாம், ஒன்பதாம் சூத்திரங்களாற் கூறப்பட்டது எனவும்,
- 20. நல்லார், புஃனவர், ஏ என்னும் மூன்று மொழிகள்கொண்டு அச் சாதனத்தாளைய பயணே வகுத்துக் கூறுவதாகிய பயனியல்பு பத்தாம், பதினொம், பன்னிரண்டாஞ் சூத்திரங்களாற் கூறப்பட்டது எனவும் குறிப் பால் உணரக்கிடந்தது.
- உக. இங்ஙனம் நூலிலே கூறப்படும் பொருள்களேயெல்லாம் குறிப் பால் தன்னகத்தே அடக்கிகிற்றல் மங்கலவாழ்த்துக்கு இலக்ஷணமாம் என்று ஒர்க.

## கடவுள்வணக்கத்துப் பரீக்ஷைவினுக்கள்.

### **TOTOS**

- க. சிவஞானபோதம் எத்தணே அதிகாரமுடையது? க.
- உ. எந்நிஃவுில் நின்றவர்க்கு இடையூறு எய்**தாது**? க.
- ந. மெப்கண்டதேவர் எக்கிலேயில் உள்ளார்? க. .
- ச. எதன்பொருட்டு மங்கலவாழ்த்துக் கூறுகின்றுர்? க.
- **ரு. ஏவரை இங்கே வாழ்த்துகின்**ருர்? க.
- **சு. அ**ந்**த வாழ்த்து யாது? உ**.
- எ. வாழ்த்துக்கவியின் பொருள் யாது? ௩.
- அ. விராயகக்கடவுளது வலத்திருவடி எதனே உணர்த்தும்? ச.
- கூ. அவர் இடத்திருவடி எதனே உணர்த்தும்? சு. ்
- கo. ஆநன்மாக்களுடைய அறிவும் தொழிலும் எவ்வியல்பின? சு. •
- **கக, தெ**ருவடி சூடுகலின் பொருள் யா*து? எ.*்
- கஉ. தூள் தலே என்னும் மொழிகள்போல, வேறு பொருள்களாயுள் ளன யாவை அ. '
- கடை. **மு**த்திதசையிற் பரமான்மாவும் ஆன்**மாவும்** எங்ங**னம் அனன்னி** யமாய் கிற்கும்? அ.
- கச. விநாயகக்கடவுளே வழிபடுதல் சிவின மகிழ்விக்கும் **என்றற்குக்** காரணம் என்னே? கூ.
- கரு. **ம**ஃவைய வில்லாக வ*ோத்தவரு*ம் கல்லாலகிழலில் எழுந்**தருளி** யிருந்தவரும் யாவர்? கo.
  - ககு. முஃயை வில்லாக வளேத்து ஏதினச் செலுத்திஞர்? கக.
  - கள, பூரணத்தைச் செலுத்தி எவரைச் சங்கரித்தார்? கக.
  - sஅ. அதலை் தேவர்களுக்கு எதனே ஊட்டினர்? கக.
- கைகூ. கல்லாலவிறை கூஷை ஃபூலில் எழுந்தறு ளியிறுந்து எதின உபதேசித்தார்? கக.
  - உo. சித்தார்தோபதேசஞ் செய்து எதணேப் போக்கினர்? கக.
  - உக. அதறை சனகா தியர்க்கு எதனே அருளிஞர்? கக.
- உட. சுனகாதியர்க்குச் சித்தாக்தோபதேசஞ் செய்தார் என்றமைக் குப் பிரமாணம் என்ளே? கஉ.

- உரு. கல்லால் என்றற்றுடக்கத்த வஞ்சித்துறைச் செய்யுளில் எத் தனே சொற்கள் அமைந்தன? கரு.
- உச. இப்பன்னிரு சொற்களும் எவற்றைக் குறிப்பால் உணர்த்து கின்றன? கச.
  - உடு. கல் முதலிய ஆறு சொற்களால் எவை சுட்டப்படுகின்றன? கடூ.
  - உசு. அவ்வாறு சூத்திரங்களிலும் கூறப்பட்டது யோதா? கடு.
- உஎ பொல்லார் முதலிய ஆற சொற்களாற் குறிக்கப்பட் படன யாவை? கசு.
  - உஅ. ஆறு சூத்திரங்களினும் கூறப்பட்டது யாது? ககு.
- உகூ. கல்முதலிய மூன்று சொற்களால் உணர்த்தப்பட்டன யாவை? கஎ.
  - கo. அம்மூன்ற சூத்திரங்க**ளி**ற் கூறப்பட்டது யாது? கஎ.
  - **ங.க. மிலைவு முதலிய மும்மொழிகளாற் குறிக்கப்பட்டன யாவை?கஅ.**
  - **ஈ.உ. அ**ம்மூன்று சூத்திரங்களிற் கூறப்பட்டது யாது? கஅ.
- டாட. போல்லார் முதலிய மும் மொழிகளால் உணர்த் தப்பட் டன யாவை? ககூ.
  - ந. **அ**ம்முன்ற சூத்திரங்களிற் கூறப்பட்டது யாது? ககூ.
- ஈ.ரு. **ந**ல்லார்முதலிய மூன்று சொற்களாற் குறிக்கப்பட் டது யாது? உo.
  - **டிகு. அ**ம்மூன்று சூத்திரங்களிற் கூறப்பட்டது யாது? உo.

# சமயா தீ தம்.

## வேதசாரசைவசித்தாந்தம்.

### ~

- க. மங்கலவாழ்த்துக் கூறுமிடத்து நமக்கு இறைவர் சிவபெருமான் என்று உணர்த்தி, அந்தச் சிவபெருமாஞல் அருளிச்செய்யப்பட்ட வைதிக சைவசித்தாந்தத்தினது உயர்ச்சியும், ஏணேச் சமயநூல்களே உணர்ந்தாரது குறைவும் கூறுவாராயிஞர்.
- 2. உடைப்பொருள் இருவகைப்படும்; அவை அடிமையும் உடைமை யுமாம். உயிர்ப்பொருளெல்லாம் அடிமைப்பொருள். உயிரில்லாப் பொரு வெல்லாம் உடைமைப்பொருள். உயிர்ப்பொருள் சே,கனப்பிரபஞ்சம் எனவும், உயிரில்லாப்பொருள் அசேதனப்பிரபஞ்சம் எனவும்படும்.

- டை. நின்மல தரியத் தின்கண்ணே ''தான் பணியை நீத்தலாகிய'' ஆன் மசுத் திவாயிலாக அடிமைப்பொருளாகிய தம் இயல்பிண உணர்ந்து, தம் மை உடையாளுகிய தலேவின நின்மல துரியா தீ தத் தின்கண்ணே உணரும் சித்தாந்தசைவர் தமக்கு அடிமைப்பொருளாகிய எம்மை உடையாராகலின், அவர் நாம் செய்யும் குற்றங்களேப் பொருட்படுத்தாது நீக்கி, எமது நற்கு ணத்தைப் பொருட்படுத் திப் பாராட்டுவாரன்றி ஒருகாலும் தூஷிப்பாரல்லர்; ஆதலான் அவர்கள் நாம் இயற்றும் இந்தச் சிவஞானபோதத் திலே நிகழும் வழூஉக்களேப் பொருட்படுத்தாது நீக்கி, அதிற் காணப்படும் சிறந்த பொருள் கீளப் பாராட்டி அதணே அங்கீகரிப்பார்.
- ச. அங்ஙனம் பாமபதியாகிய சிவபெருமானுக்குத் தாம் அடிமை என்று உணரமாட்டாத புறப்புறச்சமயத்தாரும், புறச்சமயத்தாரும், அகப் புறச்சமயத்தாரும் எமது தாஃபும், எம்மையும் இகழ்ந்து உரைக்கும் மொழி கீனயும், புறச்சமயிகளாகாத அகச்சமயத்தார் அறுவரும் முன்னன்றிப் புறத் தே இகழ்ந்து உரைக்கும் மொழியையும் பொருட்படுத்தேம்.

# புறப்புறச்சமயத்தார்.

(1) லோகாயதரும் (மாத்மிகர், போகாசாரர் சவுத்திராக்திகர், வைபா டிகர் என்னும்) கால்வகைப் பவுத்தரும், க்ஷமணருமாகிய அறுவரும் வேதம் சிவாகமம் இரண்டையும் கிக்திக்கும் காஸ்திகராயினும் ஒரு நூல் என்றும் பிரமாணம் என்றும் கூறி ஒரு கெறியில் கிற்றலால் அவர் சமயம் புறப்புறச் சமயம் எனப்படும்.

## புறச்சமயத்தார்.

(2) தார்க்கிகரும், மீமாஞ்சகரும், ஏகான்மவாதியரும், சாங்கியரும், யோகமதத்தினரும், பாஞ்சராத்திரிகளுமாகிய அறுவரும் வேதத்தைப் பிர மாணமாகப் பொதுவகையாற் கொள்ளினும், அவருள்ளே தார்க்கிகர் வேதத்தை கேரே பிரமாணமாகக் கொள்ளாது, அவ்வேதப்பொருளோடு மாறுபட்டுப் பொருள்கொள்ளுகின்றமையானும், மீமாஞ்சகர் வேதத்தின் கண்மகாண் டத்தையேபோமாணமாகக்கொண்டு ஞானகாண்டமாகிய உபகிடதங்களே இகழ் கின்றமையானும், ஏகான்மவாதிகள் ஞானகாண்டத்தைப் பொருட்படுத்து பவர்போலத் துணிக்து, வேதாக்கம் என்னும் பெயரோடு விளங்குகின்ற சர்வ சாரம் பைங்கலமுதலிய மாயாவாத உபகிடதப்பொருள்களேப் பொருட்படுத்தி சாரம் பைங்கலமுதலிய மாயாவாத உபகிடதப்பொருள்களேப் பொருட்படுத்தி, அம்மாயாவாதப் பொருள்களுக்கு இயைவுபட (ஆன்மாவையும் பர மான்மாவையும் சிவாகமங்களுக்கு மாறுபடாது நித்தியபதார்த்தங்கள் என்று

உரைக்கும் மெய்மை வேதார்தமாகிய முண்டகம் சுவேதாசுவதாம் கடவல்லி
முதலிய உபகிடத்) பாசுருதிகளே அலேத்துத் திரித்த மாயாவாதபாமாகப்
பொருள்கொண்டு இடருறுதலானும், சாங்கியர் யோகமதத்தினர் என்னும்
இருவரும் தத்தம் மதத்துக்கு வேண்டுவனவற்றைமாத்திரம் எடுத்துக்
கொண்டு ஏணேயவற்றுக்குப் பிரமாணம் கொள்ளாமையானும் வேதத்துக்குப்
புறமாகிய நூல்களேப் பிரமாணமெனக் கொள்கின்றமையானும், பாஞ்சராத்தி
நர் வேதார்தம் என்னும் பெயரோடு விளங்கும் நாராயணம் சுபாலமுதலிய
உபகிடதங்களேப் பொருட்படுத்தி, இர்த வைஷ்ணவ உபகிடதங்களுக்கு
இயைய (ஈச, கேன, கட, பிரசின, முண்டக, மாண்டூக்கியமுதலிய) உப
கிடதபாசுருதிகளே அலேத்துத் திரித்துப் பாஞ்சராத்திரப்பரமாகப் பொருள்
கொண்டு இடருறுதலானும் வேதத்துக்குப் புறமாகிய நூல்களேப் பிரமாண
மாகக் கோடலானும், தார்க்கிகர்முதற் பாஞ்சீராத்திரர் இறுதியாகிய அறு
வரும் சிவாகமகிர்தகராதலானும், அவர் சமயம் புறச்சமயம் என வேறு
வைத்து எண்ணப்பட்டது.

# அகப்புறச்சமயத்தார்.

(३) அவைதிகபாசுபதர், மாவிரதர், காபாலர், வாமர், வைரவர் என்னும் ஃவரும் வேகம் சிவாகமம் இரண்டையும் பொதுவகையாற் பிரமா ணமாகக் கொள்ளினும், அவ்வேகம் சிவாகமம் இரண்டற்கும் வேருகிய அவைதிகபாசுபத முதலிய நூல்களேச் சிறப்புவகையாற் பிரமாணமாகக் கோடிலானும், ஐக்கியவாதசைவர் வேதசிவாகமம் இரண்டையும் சிறப்புவகையாற் பிரமாணமாகக்கொண்டு, அவற்றில் விலக்கியவற்றை நீக்கி விதிக்கப்பட்டவற்றைச் செய்வாராயினும், எல்லாக் கேட்டிற்கும் காரணமாகிய ஆணவ மலம் ஒன்று உளது என்பதைப் பொருட்படுத்தாமையானும், அகணே உண்டு என்று கூறும் சிவாகமங்களே இகழ்தலானும் அந்த ஆறு மதத்தினர் சமயம் அகப்புறச்சமயம் என வேறு வைத்து எண்ணப்பட்டது.

## அகச்சமயத்தார்.

(4) பாடாணவாதசைவர், பேதவாதசைவர், சிவசமவாதசைவர், சிவசங்கிராந்தவாதசைவர், ஈசுரவவிகாரவாதசைவர், சிவாத்துவிதசைவர் என்னும் அறவரும் பதி பசு பாசப்பொருளுண்மையெல்லாம் சிந்தாந்தசைவ ரோடு ஒப்பக்கொள்ளும் அந்தரங்க உரிமையுடையராயினும், அவ்வப்பொ ருள்களுக்குக் கூறும் தன்னியல்பு பொதுவியல்புமாக்கிரையில் மாறுபடலால், அவர்சமயம் அகச்சமயம் என வேறுவைத்தெண்ணப்பட்டது.

### புறப்புறச்சமயம்:—

- (1) லோகாயதர் பிருதிவி, அப்பு, தேயு, வாயு என்னும் தத்துவங்க ளின் கூட்டமே உடம்பு என்றும், வெற்றிஸ் பாக்கு சுண்ணும்பு கூடியவிடத் துச் சிவப்புகிறம் ஒன்று தோற்றமாறுபோல, அப்பிருதிவிமுதலிய நான்கின் சேர்க்கையினுல் ஓர் உணர்வு உண்டாகின்றது என்றும், கடவுள் ஒருவர் இல் லே, ஆன்மா என ஒன்றில்லே, மங்கையரை மணந்து உண்டு உடுத்து வாழ்வதே தூறக்களின்பம் என்றும் கூறுவர்.
- (2) மாத்தியமிகர் உலகத்திலுள்ள பொருள்கள் உள் பொருளாயின் அழியா; அவை இல்லாத பொருளாயின் தோன்ரு; அவை உள்ளவும் இல்ல வுமாய பொருளெனில் முரணும்; இரண்டும் அல்ல எனின், உணர்ச்சிகூடாது; ஆதலின், இந்த நான்குபாகுபாடும் இல்லாமையின், எல்லாப் பொருளும் சூனியமே என்றம், எல்லாம் மயக்கத்தாற் காட்சிப்பொருள்போலப் புலப் படுகின்றன என்றம் கூறுவர்.
- (3) யோகாசாரர் வட்டம், சதாம், கறப்பு, சிவப்புமுதலிய வடிகின வாய் அகத்தே தோன்றம் ஞானம் சாகாரஞானம் என்றம், பர்தம் கீங்கிய போது வேறுபாடின்றித் தொடர்ச்சியாய் உண்டாவது கிராகாரஞானம் என் றம், இப்படிப்பட்ட ஞானமேயன்றிப் பொருளென மற்றென்றில்லே என் றும் கூறுவர்.
- (4) சவுத்திராந்திகர் உடல் பொறி முதலிய உருவகர்தம் என்றும், இன்பதுன்பங்கள் வேதணக்கர்தம் என்றும், உருவகர்தத்தை உணரும் உணர்வு ஞானகர்தம் என்றும், சாத்தன் கொற்றன்முதலிய பெயர் குறிக்கர் தம் என்றும், ஞானகர்தம் சாகாரம் நிராகாரம் என இருவகைப்படும் என்றும், சாகாரமாகிய சவிகற்பஞானம் பிரவிருத்திஞானம் எனப்படும் என்றும், நிரா காரமாகிய நிருவிகற்பஞானம் ஆலயவிஞ்ஞானம் எனப்படும் என்றும், அவற் றின் வாசண வாசணக்கர்தம் எனப்படும் என்றும், உருவகர்தம் ஒன்றுமே புறச்சமுதாயம் என்றும், வேதணே ஞானம் குறி வாசண என்னும் நான்கும் அகச்சமுதாயம் என்றும், இவ்விருவகைச் சமுதாயத்துள் உலகம் முழுதும் அடங்கும் என்றும் கூறுவர்.
- (5) வைபாடிகர் புறப்பொருண்ஞானமே தமக்குக் காட்சிப்பொருளா மென்றம் மஞ்சளும் சுண்ணும்பும் கூடியவிடத்துச் செவ்வண்ணம் தோன்று மாறபோல, இந்திரியங்கள் கூடியவிடத்துப் பிரபஞ்சம் தோன்றும் என் அம் கொள்வர்.
- (6) ஆருகதா சிவனும், அசிவனும் ஆச்சிரவமும், சமுவரமும், நிச்சர மும், பந்தமும், வீடும் எனப் பதார்த்தங்கள் ஏழு என்றும், இவற்றுட் சிவன் அநா திசித்தனும், முத்தனும், பெத்தனும், என மூவகைப்படும் என்றும், அநா திசித்தன் அருகக்கடவுள் என்றும், முக்தன் மோகமுதலிய பந்தத்தில்

நீ<del>வ்</del>கியவன் என்றும், பெத்தன் அவற்றுட் கட்டுண்டவன் என்றும், சீவ**ன்** எடுத்த உடம்பளவிற்கேற்ப வியாபகமாய் நிற்பன் என்றம், அசிவன் புற்கல மும் ஆகாயமும் தன்மமும் அதன்மமும் என நான்குவகைப்படும் என்றும், அவற்றுட்புர்கலம் நிலமுதலிய நான்கு பூதமும், மாம் புல்றுமுதலிய நிஃயி யற்பொருளும், கருப்பை முட்டை முதலியவற்றிற் பிறக்கும் இயங்கியற் பொருளும் என அறுவகைப்படும் என்றும், ஆகாயம் உலகாகாயமும் உலகம் கடந்த ஆகாயமும் என இருவலகப்படும் என்றும், தன்மம் நன்மையைக் கொடுப்பது என்றும், அதன்மம் திமையைய் பயப்பது என்றும், ஆச்சிரவமா னது பொறிவழிச்செல்லுகலாம் என்றும், சமுவாமாவது அங்ஙனஞ் செல் லாமற் றடுத்து முக்திக்குக் காரணமாய் நிலத்தில் எறும்பு முதலிய இறவாமல் வழிபார்த்து மெதுவாய் இயங்குதலும், இனியவை கூறுதலும், நியமவுணவும், பிறவுமாம் என்றும், கிர்ச்சாவமாவது சுடுபாறையிற் கிடத்தல், தஃமயிர் பறித்தல்முதலிய தவமாம் என்றம், பந்தமாவது இருப்புக்கூடானது தன் னுள் அகப்பட்ட சுரைப்பழத்தைத் தண்ணீருள்ளே செலுத்துமாறுபோல, மோகமுதலிய குணங்கள் சிவனுடைய சுதர்திரத்தை அடக்கிப் பிறவியிற் செலுத்துவதாம் என்றம், வீடாவது இருப்புக்கூடு உடைந்தபோது சுரைப்ப ழம் தண்ணீருக்குமே'லே கொருமாறபோல, மோகமுதலிய நீங்கிச் சிவன் சுவதர்திரம் பெற்று உலகங்கடர்த ஆகாயத்தை கோக்கி மேலே போதலாம் என்றும் கொள்வர்.

உடம்பு எடுத்தற்கு முன் சிவன் உண்டோ இல்ஃயோ என்று வினுவுங் கால், (1) உண்டாம், (2) இல்ஃயாம், (3) உண்டும் இல்ஃயுமாம், (4) சொல்லொ ணுததாம், (5) உண்டுமாம் சொல்லொணுததுமாம், (6) இல்ஃயுமாம் சொல் லொணுததுமாம், (7) உண்டும் இல்ஃயுமாம் சொல்லொணுததுமாம் என்று எழுவகையால் உத்தாம் இறுத்தல்பற்றி, ஆருகதம் அரே கார்தவா தம் எனவும்படும்.

லோகாயதன் காட்சிவாதி எனவும், (பவுத்தன் கணபங்கவாதி என வும்), ஆருகதன் அகேகாந்தவாதி எனவும், பவுத்தருள் மாத்தியமிகன் சூனிய வாதி எனவும், யோகாசாரன் விஞ்ஞானவாதி எனவும், சவுத்திராந்திகனும் வைபாடிகனும் சமுதாயவாதிகள் எனவும் உணர்க.

# புறச்சமயம்:—

(7) தார்க்கிகராவார் வைசேஷிகர் கையாயிகர் என இருவகைப்படுவர். அவருள் வைசேஷிகர் திரவியம், குணம், தொழில், சாதி, விசேடம், சமவாயம், இன்மை என எழுவகைப்பொருள்கள் உண்டு என்றும், அவற்றின் சிறப் பியல்பு பொதுவியல்பு வேற்றியல்புகளே உணரவே உடம்புமுதலியவற்றின் வேறுகிய ஆன்மாவின் இயல்பு விளங்கும் என்றும், அதலை உடம்புமுதலிய வற்றை கான் என்று எண்ணிய மித்தைஞரனம் கழியும் என்றும், அதலை முயற்சியின்மையின் அறம் பாவங்கள் இலேயாய்ப் பிறவி ஒழியும் என்றும்,

அதைலை துன்ப இன்பங்கள் இலவாய் உடம்பு எடுத்துக்கொண்ட விணேப் பயன் துய்த்தலிறை கழிந்தவிடத்து, இறுதித்துன்பம் கெட்டு மனத்தோடு கூடுதற்கு ஏதுவின்மையின், அறிவின்றிப் பாடாணம்போற் கிடப்பதே முத்தி என்றும் கூறுவர்.

நையாயிகர் வைசேஷிகரிற் சிறிது வேறபட்டுப் பிரமாணம் பிரமேய முதலாகப் பதிறை வகையாக விரித்துக் கூறவர். இவர் முத்தியில் ஆனர் தம் உண்டு என்பர்.

- (8) மீமாஞ்சகர் பாட்டாசாரியன் பெரபாகான் என இருவகைப்படுவர். பாட்டாசாரியன் ஜைமினி சூத்திரமதம்பற்றி வழி நூல்செய்து கன்மமே பயன் கொடுக்கும் என்றும், முத்தியில் ஆனந்தம் உண்டு என்றுஞ் சொல்லுவன். பிரபாகான் சூத்திரபாஷ்யமதம்பற்றி வழி நூல்செய்து, கன்மம் நாசமாகுங் கால் அபூர்வம் என ஒன்றுதோன்றிநின்று பயன்கொடுக்கும் என்றும், கல்லுப் போலக் கிடப்பதே முத்தி என்றும் கூறுவன்.
- (9) ஏகான்மவா தியர் சச்சிதானந்தமாய், நித்தமாய், வியாபகமாய் உள்ளது பிரமம் என்றம், இதவே மெய்ப்பொருள் என்றும், இந்தப் பிரமத் தக்கு வேருகிய எல்லாம் பிரமத்தின் விவர்த்தனமாய் இப்பியில் வெள்ளி போல அஞ்ஞானத்திறைக் காணப்படுதலிற் பொய் என்றும், இங்ஙனம் தோன் றும் உலகத்துக்கு முதற்காரணமாம் மூலப்பிரகிரு தியாகிய மாயை பிரமம் போலச் சத்துமின்றி, முயற்கோடுபோல அசத்துமின்றிச் சொல்லொணுத தாய் இருக்கும் என்றும், இந்தப் பிரமத்துக்கு வேருகிய அறிவுரூபமாகிய யா னே பிரமம் என்றும் இங்ஙனம் அறிவதே முத்தி என்றும் கொள்வர்.
- (10) சாங்கியர் இருபத்தாள்காம் தத்துவமாகிய மூலப்போகிரு இந்த் தமாய் வியாபகமாய் சடமாய், பொருள்களினத்தக்கும் காரணமாய், சாத்து விக இராசச தாமசகுணங்கள் சாமியமாய் நிற்கும் நில்யினதாய், அருவமாய் உள்ளது என்றம், இதினின்ற தோன்றம் புத்திமுதற் பிருதிலியீருகிய இரு பத்துமூன்று தத்துவங்களும் காரியமாம் என்றும், இந்த மூலப்பிரகிரு திக்கு மேலாய் நித்தமாய் வியாபகமாய் அருபமாய் அறிவதுஞ் செய்வதுமின்றி அறிவுமாத்திரமாய் ஒன்றற்குக் காரணமாதலும் காரியமாதலுமின்றிகிற்கும் ஆன்மாக்கள் இருபத்தைந்தாம் தத்துவம் எனப்படும் என்றும், இருபத்தைந் தாம் தத்துவபுருடன் பெத்தமுத்திகளில் ஒருதன்மையனே என்றும், புரு டன் தாமரையிலேயில் கீர்போல யாதினும் ஒட்டின்றி நிற்பன் என்றும், மூலப் பகுதியையும் புருடணேயும் பகுத்துணருங்கால் அஞ்ஞானம் கீங்கும் என்றும், அதுவே முத்தி என்றும் கொள்வர்.
- (11) யோகமதத்தினர் பிருதிவி முதற்புருஷன் ஈருகிய இருபத்தைர்து தத்துவமும் பெத்தமுத்திகளும் நீதிக்கு ஏதுவாம் என்றும், இருபத்தாரும்

தத்துவத்தினராகிய இறைவர் சர்வஞ்ஞராய்ச் சாஸ் திரங்களே அருளிப் புருஷ ஹாக்கு ஞானத்தை உணர்த்துவராகலின், இறைவர் ஆன்மாக்களுக்கு வேறெ ன்று உணரப்படுவர் என்றம் கொள்வர்.

(12) பாஞ்சராத்திரர் இருபத்துநான்காம் தத்துவமாகிய குணை தத்து வத்தின்மேலுள்ள இருபத்தைக்தாம் தத்துவத்தில் நாராயணராகிய பரம்பொ ருள் ஒருவர் உளர் என்றும், அவருக்கு வாசுதேவர், அநிருத்தர், சங்கர்ஷ ணர், பிரத்தியும்நர் என நான்கு வியூகர் உளர் என்றும், இவரால் உலகம் படைக்கப்பட்டது என்றும், பாஞ்சராத்திரத்தினைறி வேதங்களில் உறுதிப் பயன் உண்டாகாது என்றும், பாஞ்சராத்திராகமமுறைப்படி தீக்ஷைபெற்று நாராயணரில் லயமடைவதே முத்தி என்றும் கூறுவர்.

### அகப்புறச்சமயம்:---

- (13) அவை திகபாசுபதர் ஆன்மாக்களுக்கு ஆணவமலம் என ஒனறு இல்ல என்றும், அவைகள் மாயை கன்மங்களாற் பந்தமுற்று இன்பதுன்பங் களே நுகரும் என்றும், அவற்றில் வெறுப்புத் தோன்றிச் சாஸ் திரமுறையால் தீகைஷ பெற்றவனிடத் தில் ஈசருடைய ஞானம் போய்ப்பற்றும் என்றும், அப் போது குடும்பபாரத்தைப் புதல்வரிடத்து வைத்துவிட்டுத் துறவறத் திற் செல்வார்போல, ஈசரும் தம்முடைய குணங்களே அவன்பாற் பற்றுவித்துத் தாம் அதிகாரத்தினின்று ஒழிவுபெற்றிருப்பர் என்றும் கூறுவர். இவர் சங்கி சாந்தசமவாதி எனவும்படுவர்.
- (14) மாவிரதர் கமது சாஸ்திரத்திற் கூறியபிரகாரம் ஆன்மாக்கள் தீகைஷ்பெற்று, எலும்புமாலே அணிதல்முதலிய ஒழுக்கங்களில் வழுவாது ஒழுகி முத்தாரவார் என்றும், முத்தருக்குச் சிவனேடு சமமாகிய எல்லாக் குணங்களும் உற்பத்தியாம் என்றும் கூறுவர். இவர் உற்பத்திவாதி எனவும் படுவர்.
- (15) காபாலர் தமது சாஸ் திரமுறைப்படி தீகைஷபேற்றுப் பச்சைக் கொடி ஒன்றைக் கையிற்கொண்டு, மணிதர் தலேயோட்டிற் பிகைஷ ஏற்று உண்டு, உன்மத்தராய்ச் சிவன் ஆவேசித்தலால் எல்லாக் குணங்களும் பேற் றுச் சிவசமமாவர் என்பர். இவர் ஆவேசவாதி எனவும் படுவர்.
- (16) வாமமதத்தினர் சடமுஞ் சித்துமாகிய எல்லா உலகும் சத்தியின் பரிணுமம் என்றும், வாமதர்திரத்திற் கூறப்பட்டவாறு ஒழுகிச் சத்தியில் லயித்தலே முத்தி என்றும் கொள்வர்.
- (17) வைரவமதத்தினர் பெரும்பான்மையும் வாமமதத்தாரோடொத் துச் சிறுபான்மை ஒழுக்கங்கள் வேறுபட்டு, வைரவரே பரம்பொருள் எனக் கொண்டு வைரவபதத்திற் சேர்வதே முத்தி என்பர்.

(18) ஐக்கியவா தசைவர் மாயாமலம் கன்மமலம் என்னும் இரண்டு மல ங்கள் உள்ளன என்றம், இறைவர் ஆன்மாக்களுக்கு முன்செய் விணேகளுக் கீடாகத் தனுகாணபுவனமூன்றம் கொடுப்பாரென்றம், இந்தத் தனுகாணபுவ னவாயிலாக விணக்கீடாய் இன்பதுன்பம் நுகர்வார் என்றம், அங்ஙனம் நக ருங்காற் சத்திகிபாதம் எய்தியவிடத்து, திருவருளிளுல் மாயை கண்மங்கள் சீங்கிவிட அவர் தமக்குள்ள பேரறிவு பிரகாசித்து அந்த இறைவர் அறிவிலே சீரும் சீரும் சேர்ந்தாற்போலக் கலந்துவிடுவர் என்றுங் கூறுவர்.

காளாமுகமும் சாம்பவமுதலியவும் இவ்வறுவகைச் சமயங்களின் பகு இ யவாய் அடங்கும்.

### அகச்சமயம்:---

- (19) பாடாணவாதசைவர் ஆன்மா முத்தியிற் சகஜமலம் நீங்காது கல்லுப்போலக் கிடக்கும் என்பர்.
- (20) பேதவாதசைவர் உயிர் மெய்ஞ்ஞானஞ் சேர்ந்தபோதே மலம் கீங்கப்பெறம் என்றம், இதுவே முத்தி என்றம் கொள்வர்.
- (21) சிவசமவாதசைவர் ஆன்மா பதிப்பொருளேத் தியானித்தை, அத ற்குச் சாமியமாயபின், அப்பதி செய்யும் பஞ்சகிருத்தியஞ் செய்யும் என்பர்.
- (22) சிவசங்கிராந்தவாதசைவர் விகாசமின்றி நிற்கும் ஆன்மசன்னி தி யிலே அசத்தாகிய கருவிகள் சத்தாகிய சிவத்தைச் சிவகாணமாய்நின்று அறி யும் என்பர்.
- (23) ஈசுரவலிகாரவாதசைவர் கடியவெய்யிலிலே நடந்தோரால் அடையப்படுகின்ற மாகிழல்போல, பதிவிகாரமின்றிகிற்க, ஆன்மாவான த தானே பக்குவம் அடைந்தபோது ஞானக்கண்பெற்றுப் பதியைச் சேரும் என்பர்.
- (21) சிவாத்துவிதசைவர் ஆன்மா (அபகதபாப்மத்துவம் எனப்புடும்) சர்வஞ்ஞதா தி குணங்களேச் சிவோகம்பாவணயிஞல் அடைந்து, ஒளிமார்க்க வாயிலாகச் சோமலோகம் எனப்படும் பிரமலோகத்தை அடைந்து, சிவசா ரூப்பியமுற்றுச் சிவானந்தத்தோடு சமஸ்தபோகங்களேயும் துய்த்து, புநார வர்த்தியின்றி இருப்பர் என்று கூறுவர்.
- டு. இது ஞானயோகஸ்தானம் எனப்படும் சிதம்பரமேயாம் இதுவே ஈசகேரமுதலிய பாசுரு திகளால் முடித்துப் பேசப்பட்ட வேதார்தத்தின் முடிந்தரிலேயாம்; இந்த வேதார்தமே, சைவசித்தார்தம் வேதசாரம் எனப் படுதற்கேதுவாய், பதிபசு பாசங்களேத் தடஸ்தமாய்க் கூறி முடித்ததாம் என்க.

- சு. லோகாயதர்முதல் ஐக்கியவாதசைவர் ஈருகிய முக்கூற்றப் பதி கொட்டுச் சமயிகளும் பிருதிவிமுதல் அசுத்தமாயாதத்துவம் ஈருகிய முப்பத் தொரு தத்துவங்களிலே கிஃபெறுவர்; பாடாணவாதசைவர்முதற் சிவாத்து விதசைவர் ஈருகிய அறுவரும் சுத்தவித்தியாதத்துவம், ஈசுரதத்துவம், சாதாக்கியதத்துவம், சத்திதத்துவம், சிவதுன போதத்து ஒன்பதாம் பத்தாம் சூத்திரங்களாற் போதிக்கப்பட்ட தகராகாய சிதம்பாஞானயோகத்திலே தஃப்பட்டு கின்றவர்க்கும், ஈசகோதி சை வோபகிடதங்களே ஆதாரமாகக்கொண்ட வியாசாருளிய வேதாக்குருத்தி தையம், கீலகண்டசிவாசாரியர் அவ்வேதாக்கருத்திரத்தி தைவம், கீலகண்டசிவாசாரியர் அவ்வேதாக்கருத்திரத்தி தைவம், கீலகண்டசிவாசாரியர் அவ்வேதாக்கருத்திரத்தி திரிவுப்பொருள் கொள்ளாது சத்தியார்த்தம் வரைக்கருளிய சிவாத்துவிதபாஷ்யத்தினை அம் போதிக்கப்பட்ட தகராகாயசிதம்பரஞான தியானம் எனப்படும் ஞான யோகத்தில் தஃப்பட்டுகின்றவர்க்கும் முக்கிஸ்தானம் அக்தப் பரப்பிரமசிவ லோகமெனப்படும் சோமலோகமேயாம்.
  - எ. செவசித்தாந்தமார்க்கஸ்தாஃ சைவரி பாசுபதாஸ்ததா \ சைவசித்தாந்தமார்க்கஸ்தாஃ சைவாஃ பாசுபதாஸ்ததா \

''சைவசித்தார்தசமயத்தினரும், அங்ஙனம் சைவபாசுபதர்களும்" என்று கூறும் வாயுசங்கிதா சலோகத் திறைய், ஞானபாதத் தினர் ஞானபாதம் யோகபாதம், கிரியாபாதம், சரியாபாதம் என்னும் நான்குக்கும் உரியர் என்று கொண்டு அருணர் திரிவா சாரியர் ''ஞானயோகக்கிரியா சரியை நாலுநாதன்றன் பணிஞானி நாலினுக்குமுரியன்" என்று கூறுதலானும், ''நிலவுலகாயதாதி நிகழ் சிவாத்துவிதார் தம்" என்று உமாபதிரிவரசாரியர் கூறுமாறு, சிவாத்து விதமே முடிர்தநிலேயாகக காணப்படலானும், வைதிகசைவசித்தார் தஞான த்துஞானபாதத்துக்கு அடுத்தபடியினர் ஞானயோகத்தானத்தினராகிய அத்தியாசிரமவைதிகபாசுபதசிவாத்துவிதவேதார் திகளேயாம் என்ப தா தூணுகிகனையாயத்தினைல் நன்கு வலியுறுத்தப்பட்டதாயிற்று.

- அ. தடிலே யென்னுந் தடவய னுப்ப ணருள்வித் திட்டுக் கருணேநீர்ப் பாயிச்சி வேத மென்னும் பாதபம் வளர்த்தஊ பாதப மதனிற் படுபயன் பலவே

அவற்றுள்,

இஃகொண் டுவந்தனர் பலரே மூஃமொரீஇத் தளிர்கொண் டுவந்தனர் பலரே தளிரோரீஇ யரும்பொடு மலர்பிஞ் சருங்கா யேன்றிவை விரும்பினர் கொண்டுகோண் டுவந்தனர் பலரே யவ்வா றுறுப்பு மிவ்வாறு பயப்ப வோரும்பே தாந்தமேன் றுச்சியிற் பழத்த வாரா வின்ப வருங்கனி பிழிந்து சாரங் கொண்ட சைவசித் தாந்தத் தேனழ தருந்தினர் சிலரே யானவர் நன்னிலே பெறுதற் கன்னிய னுயீனு மன்னவர் கமலப் பொன்னடி விளக்கிய தீம்புன லழத மார்ந்தன னதனுல் வேம்பெனக் கொண்டனன் விண்ணவ ரழதே.

- ''சுவாமீ! குடிலே எனப்படும் விசாலமாகிய வயலின்கண்ணே, அருள் என்னும் வித்தை விதைத்து, (அதிற்) கருணே என்னும் நீரைப் பாய்ச்சி. (அதினின்றம் முனேத்தாளதாம்) வேதம் என்றும் விருக்ஷத்தை வளர்த்தீர்; அம்மாத்தின்கண்ணே உளவாம் பயன்கள் பலவே; அவற்றுள், பலர் இலேயையே (நன்றெனக்)கொண்டு மகிழ்ந்தார்; (வேறு) பலர் இலேயை விடுத்துத் தளிரையே (நன்றெனக்)கொண்டு மகிழ்ந்தார்; (வேறு) பலர் தளி ரைவிடுத்து அரும்பையும்,(வேறுபலர்) மலரையும்,(வேறுபலர்) பிஞ்சையும், (வேறுபலர்)காயையும் (ஈன்று ஈன்றெனக்)கொண்டு மகிழ்ந்தார்கள்; அந்த (இல முதலிய) ஆறு உறுப்புக்களும் அங்ஙனம் (பலர்க்கும் பலபிரகாரம்) பயன்படுவ னவேயாக, (பெரியோரால்) ஆராயப்படும் வேதாந்தம் என்று கூறப்படும் அந்த மாத்து உச்சியிற் பழுத்த தெவிட்டாத சுவையையுடைய அரிய பழத்தைப் பிழிர்து சாரமாகக்கொண்ட சைவசித்தார்தத்தேனமுதைப் பருகினேர் செல்ரேயாம்; யான் அந்தச் சிலாது உத்தமோத்தமநிஃயை அடைதற்கு இய லாத அன்னியளுகவிருப்பினும், அவ்வியல்பினராகிய அவரது செக்தாமரை மலர்போலும் அழகிய திருவடிகளேப் பிரசுரானனஞ்செய்த திவ்யதீர்த்தத்தை உள்ளே பூரித்தேதைவினுல், தேவாமிர்தத்தை வேம்பு எனக் கசப்பாகக் கொண்டு வெறுத்தேன்" என்றுர் குமரகுருபரசுவாமிகளும்.
- கo. இங்கே வேதவிருக்ஷத்தை இஃயினைல் தார்க்கிகமதத்தினரும், தளிரினல் மீமாஞ்சகமதத்தினரும், அரும்பிறை சாங்கியமதத்தினரும், மலரினை யோகமதத்தினரும், பிஞ்சிறை பாஞ்சராத்திரமதத்தினரும், காயி லை ஏகான்மவாதமதத்தினருமாக மூலப்பிரகிரு தியைப்பற்றிய அறுவித சமயத்தினர் சூசிக்கப்பட்டார். உச்சியிற் பழுத்த பழத்தினுற் சிவாத்துவித வேதார்தமும்,
  - கக. விலாதொ <sub>வெ</sub>உவா**ர**கவாக| சித்தார்தோ வேதசாரத்வாத்
- கஉ. ''சைவசித்தார்தம் வேதசாரமாயி*ருக்க*லான்" என்ற சுப்**பிர** பேதாகம*மு*ம்,
  - கா. வெஉவராமி உன்னூழு வேதசாரமிதர்தர் திரம் (

- கச. "இந்தச் சித்தாந்தம் வேதசாரம்" என்றம்,
- கடு. வெ சாணாகூடிலி உலகு ந வி வான வர 8 ம**ு வ**டு | வேதார்தார்த்தம் இதம் ஞானம் சித்தார்தம் பரமம் சுபம்।
- கசு. ''வேதாந்தார்த்தமாகிய இந்தச் சைவசித்தாந்தஞானமா**னது** பாமோசிதமாம்'' என்றம் மகுடாகமமும், வேதாந்தத்தெளிவாஞ் சைவசி**த்** தாந்தம் என்ற சிவப்பிரகாச*மும் கூறமாற்று*ல்,
- கஎ. உச்சியிற் பழுத்த சிவாத்துவிதவே தார்தமாகிய பழத்தின் சார த்திஞற் சைவசித்தாந்தமும் சூசிக்கப்பட்டனவாம் என்க.
- கஅ. ஏகான்மவாதமானது வேதாந்தம் என வழங்கப்படுவதேயாக, அதண்பே வேதவிருக்கத்தின் பழம் என்று கூறிஞல் என்னே எனின், அது பொருந்தாது; இந்தச் சிவஞானபோதவசலைங்காரதீபத்து ஒன்பதாஞ் சூத் திரத்து டுவடம் பிரிவிற் குறிக்கப்பட்டவாறு, (விமலசத்துவப்பிரதானமூலப் பிரகிருதிமாயோபாதிகனும், கற்பித ஆபாசனுமாகிய (தாழ்ந்த) ஈசுவரனது சுதணவழிபாட்டை உணர்த்தம் பௌதிகயோகத்துக்கும், (முலப்பிரகிருதி கடந்து, அதற்கப்பாலுள்ள சூக்குமப்பிரகிருதி கடந்து, அதற்கப்பாலுள்ள பரப்பிரகிருதிப்பாற்பட்டுக்) கற்பிதரும் ஆபாசகருமாகாது நித்தியராய், சாத் விதாதி குணங்களிலாய், சர்வஞ்ஞதாதி குணங்களேயுடையராயுள்ள மகா ருத்திரசமஷ்டிருபசதாசிவதாண்டவேசுவராது வழிபாட்டுக்குரிய அத்தி யாசிரமயோகத்துக்கும் இடையிலே, (முலப்பிரகிருதிக்கு மேலேயுள்ள ஏகான்மவாதிகளது நிர்க்குணப்பிரமத்துக்குரிய) சாங்கியயோகம் நிலேத்த மையானும்,
- ககு. ஈசகேணு பரோபநிடதங்களினும், இவற்றை ஆதாரமாகக் கொண்டுள்ள வைதிகசைவவேதாந்தசூத்திரங்களினும் நித்தியபதார்த்தங் களாகப் பேசப்படும் புதி பசு பாசங்கள் சொருபநிலே பேசும் சைவசித்தாந் தத்தில் முறையே சிவம்,ஆன்மா, மலம் என நிற்பனவேயாக, பசுவாகிய (ஆன்மப்பிரமம்) ஒன்றணேயே நித்தியபதார்த்தமாகக் கூறும் ஏகான்மவாத வேதாந்தம் உச்சிவேதாந்தப்பமுமாய் முற்முதாதலினுலுமாம் என்க.
- 20. வை திகசைவப்பகைவரால் உடைக்கப்படாத வச்சிரமலேபோன் றம், அதிலே கட்டப்பட்ட மநோஹா ஆனந்தசுவர்ணமாளிகை போன் றம் முறையே உள்ளன வேதாந்தசூத்திரசைவபாஷ்யமும், அதின் சாரமா கிய சிவஞானபோதசைவசித்தாந்தசாஸ்திரமுமாம் என்க.

### பரீகை வினுக்கள்.

### - WCDWCDWC

- க. **மு**தற்கண்ணே எந்தச் சமயத்தார்களின் குறைவு கூறப்படு கெ**ன்றது**? க.
  - உ. உடைப்பொருள் எத்தனே வகைப்படும்? உ.
  - **க. அ**டிமைப்பொருள்கள் ய**ா**வை? உ.
  - ச. உடைமைப்பொருள்கள் யாவை? உ.
  - டு. சேதனப்பிரபஞ்சம் யாது? உ.
  - சு. அசேதனப்பிரபஞ்சம் யாது? உ.
  - எ. தம்மியல்பிண உணர்ந்தவர் யாவர்? நட
  - அ. நின்மலதுரியாதிதத்தின்கண்ணே நின்றவர் யாவர்? ௩.
  - கூ. தம்மியல்பிண உணர்ந்து தலேவணே உணர்ந்தவர் யாவர்? ௩.
- கo. **மெ**ப்கண்டார் தம்மை எவருக்கு அடிமை ப்பொருள் என்று கூறுகின்*ரு*ர்? நூ.
- கக. சிவஞானபோதத்து நிகழும் வழுஉக்களேப் பொருட்படுத்தாது, அதிலுள்ள சிறந்த பொருளேப் பாராட்டுபவர் யாவர்? ஈ.
  - கஉ. சிவபெருமானுக்குத் தம்மை அடிமை என்று உணராதவர் யாவர்?ச
- கடை அகச்சமயத்தார் அறுவரும் நூலேயும் ஆக்கியோ ஊயும் எவ்விடத் திகழ்ந்தை கூறுவர்? ச.
- கச. அகச்சமயத்தார் புறத்தே இகழ்வாராயின், அவரல்லாத எணே யோர் எங்கே இகழ்வார்? ச.
  - கரு. புறச்சமயத்தார் யாவர்? (1).
- கசு. **லோ**காயதர்முதலிய அறவர் சமயமும் புறப்புறச்சமயம் என்று கூறப்படுவதற்குக் காரணம் என்ணே? (1).
  - கஎ. வேதசிவாகமம் இரண்டையும் நிர்திக்கும் நாஸ்திகர் யாவர்? (1).
- கஅ. தூர்க்கிகர்முதலிய அறுவரும் எங்ஙனம் வேதத்தைக் கொள் கென் முர்? (2).
- ககை. தூர்க்கிகர் வேதத்தைப் பிரமாணமாகக்கொள்ளாது மற்றென் செய்கின்றுர்? (2).

- உ. டீமாஞ்சகர் எவற்றைப் பிரமாணமாகக்கொண்டு, எவற்றை இகழ்கின்முர்? (2).
- உக. ஏகான்மவாதிகளுக்கு எந்த உபகிடதங்கள் பி சமாண மாய்ப் போந்தன? (2).
- உட. ஏந்த உபகிடதங்களேத் தமது மாயாவாதோபகிடதங்களுக்கியை யப் பொருள் திரித்துள்ளார்? (2).
- உ<u>ந</u>. சரங்கியரும் யோகம*தத்* தினரும் எவற்றைப் பிரமாணமாகக் கொள்ளுகின்*ரு*ர்? (2).
  - உச. பாஞ்சராத் திரிகளுக்குரிய உபரிட தங்கள் யாவை? (2).
- உடு. அப்பாஞ்சராத்திரிகள் தமது உபகிடதங்களுக்கிசைய எவ்வுப கிடதங்களேப் பொருள் திரித்துள்ளார்? (2).
- உசு. அவைதிகபாசுபதர்முதலிய <sup>ஐ</sup>வரும் பொ**துவ**கையால் எவற் **றைப்** பெமாணமாகக்கொண்டார்? (3).
- உஎ. அவர்கள் எவற்றைச் சிறப்புவகையாற் பி எமாண மாகக் கொண்டார்? (3).
- உ**அ.** ஐக்கியவாதசைவர் எவற்றைச் சிறப்புவகையாற் பிரமாணமாகக் கொண்டார்? (3).
- , உகூ. இவர்கள் முப்பாசங்களுள் எதனேப்பொருட்படுத்**து** கின்*ரு*ரில்‰? (3).
  - **ட**். அகச்சமயத்தார் யாவர்? (4).
  - **டகை. அ**கச்சமுயத்தார் எவ்டியெல்பினர்? (4).
  - **டை. அ**வர்கள் எவைபற்றி மாறுபடுகின்றனர்? (4).
  - ் க.க. லோகாயதர் யாவர்? (1).
  - **ந.ச. மா**த்துமிகர் பாவர்? (2).
  - **ஈ.டு. யோகாசா**ரர் யாவர்? (3).
  - ந<sub>-</sub>கு. சௌத்திராந்திகர் யரவர்? (4).
  - **ங.எ. வை**பாடிகர் யாவர்? (5).
  - **டைஅ. ஆ**ருகதர் யாவர்? (6).
- ாடகை.∕ ஆதரு கதம் அகே காந்த வாதம் எனப்படு தற்குக் காரணம் என் ணே? (6).

- சு௦. தார்க்கிகர் எத்தண வகைப்படுவர்? (7).
- சக. வைசேஷிகர் யாவர்? (7).
- சட. நையாயிகர் யாவர்? (7).
- சா. மீமாஞ்சகர் எத்தனே வகைப்படுவர்? (8).
- சச. பாட்டாசாரியன் யாவன்? (8).
- சடு. பிரபாகரன் யாவன்? (8).
- சசு. ஏகான்மவாதிகள் யாவர்? (9).
- சுஎ. சுருங்கியர் யாவர்? (10).
- சஅ. போகமத்த்தினர் யாவர்? (11).
- சகூ. பாஞ்சராத்திரர் யாவர்? (12).
- ருo. அவை திகபாசுபதர் யாவர்? (13).
- ருக. மாவிரதர் யாவர்? (14).
- டுடை காபாலர் யாவர்? (15).
- டு நட வாமமதத் தினர் யாவர்? (16).
- ருச. வைசவமதத்தினர் யாவர்? (17).
- டுடு. ஐக்கியவாதசைவர் யாவர்? (18).
- டுசு. பாடாணவாதசைவர் யாவர்? (19).
- ருஎ. பேதவாதசைவர் யாவர்? (20).
- டு.அ. சிவசமவாதசைவர் யாவர்? (21).
- டுகூ. சிவசங்கிராந்தவாதசைவர் யாவர்? (22).
- சுo. ஈசுரவவிகாரவாதசைவர் யாவர்? (23).
- சுக. சிவாத்துவிதசைவர் யாவர்? (24).
- சு உ. சிவாத்து விதசைவருடைய தியானஸ் தானம் யாது? டு.
- கூடை, ஈ.சகேரமுதலிய உபகிடதங்களால் முடித்துப் பேசப்பட்ட கி ‰ எது? டு.
- சு.சு. வேதசாரமாகிய சைவசித்தார்தத்துக்கு ஆதாரமாய் நின்றது எது? டு.

- சுடு. இங்கே பதி பசு பாசங்கள் எநிலேயில்வைத்துக் கூறி முடிக்கப்பட்டன? டு.
- கு சு. **லோ**காயதர்முதல் ஐக்கியவாதசைவர் இறு தியாகிய பதினெட் டுச் சமயிகளும் எத்தத்துவங்களிலே நிலேயுறுவர்? கு.
- சுஎ. **பாடாணவாதசைவர்மு**தலிய அறவரும் எத்தத்துவங்களில் கிஃயுறுவர்? சு.
- சு அ. சிவஞானபோதத்து ஒன்பதாம் பத்தாம் சூத்திரங்களாற் போ திக்கப்பட்டது யாது? சு.
- சுகூ. ஈசகோதி சைவோபகிடதங்களாலும், வேதாக்கசூத்திரசைவ பாஷ்யத்தினுலும் போதிக்கப்பட்டது யாது? சு.
  - எ0. இருதிறத்து ஞானயோ சுத்தினர்க்கு முத்திஸ்தானம் யாது? சு.
  - எக. சைவசித்தாந்தத்துக்கு அடுத்த படியினர் யார்? எ.
  - **எட். ஞா**னபாதத்தினர் எவற்றுக்கு உரியர்? எ.
  - எடை. இதற்குப் பிரமாணம் என்ணே? எ.
- எச. இருபத்துநான்கு சமயங்களுள்ளும் தஃலயாயது சிவாத்துவிதம் என்றதற்கு உமாபதிசிவாசாரியர் விடுத்த பிரமாணம் யாது? எ.
  - எடு. அத்தியாச்சிரமவை திகபாசுபதர் யாவர்? எ.
- எசு. குமாகுருபாசுவாமிகள் எடுததை வயலாகவும், வித்தாகவும், ரீரா கவும், விருக்ஷமாகவும் உருவகஞ் செய்தார்? அ, கூ.
- எஎ. அவ்வேதவிருக்ஷத்தின் இஃமூதலிய ஆறு உறுப்புக்களும் எந் தெந்த மதங்களேக் குறித்தன? கo.
  - எஅ. **எது** மாத்துச்சியிற் பழம்? க0.
  - ஏகை. அப்பழத்தின் சாரம்போலுள்ளது யாது? கஎ,
  - அ**௦. அ**தற்குப் பிபமரணங்கள் யாவை? கக—ககு.
- அக. ஏகான்மவாதத்தைக்காய்என்ற கூருதா பெழம்என்றுல் என்னு கஅ, ககூ.
- அஉ. வேதார்தசூத் திரசைவபாஷ்யமும் சிவஞானபோதசைவசித்தார்த சாஸ்திரமும் எவற்றை கிகர்ப்பன? உo.

சிவமயம்.

திருச்சிற்றம்பலம்.

# சிவஞானபோதநூல்.

வேதாமொ டாகம மெய்யா மீறைவனூ லோதும் பொதுவுஞ் சிறப்புமென் றுன்னுக நாத னுரையிலை நாடி லிரண்டந்தம் பேதம தென்னிற் பெரியோர்க் கபேதமே.

- க. அநா திமலமுத்தராகிய சிவபெருமான் ஆன்மாக்கள்பொருட்டு அரு ளிச்செய்த முதனூல்கள் வேதம் சிவாகமம் என்னும் இரண்டுமாம்.
- உ. வேதம் நான்கு: அவை இருக்கு, யசுர், சாமம், அதர்வணம் என்பனவாம்.
- டி. சிவாகமம் இருபத்தெட்டு: அவை காமிகம், யோகஐம், கிர்தியம், காரணம், அசிதம், தீப்தம், சூக்குமம், சகச்சிரம், அஞ்சுமான், சப்பிரபேதம், விஜயம், நிச்சுவாசம், சுவாயம்புவம், ஆக்கினேயம், வீரம், இரௌரவம், மகு டம், விமலம், சர்திரஞானம், முகவிம்பம், புரோற்கேதம், லளிதம், சித்தம், சர்தானம், சர்வோக்தம், பாரமேசுவரம், கிரணம், வாதுளம் என்பனவாம். இவை மூலாகமங்கள் எனப் பெயர் பெறும்.
  - ச. இக்காமிகா தி ஆகமங்களின் உபாகமங்கள் இரு நூற்றேழு.
- டு. வே.கம் ஆகமம் என்னும் இசண்டும் கன்மகாண்டம் ஞானகாண் டம் என இருவகைப்படும்.
- கு. வேதத்தின் கன்மகாண்டத்தில் யாகாதி கன்மங்கள் பெரும்பான் மை விரிவாயும், பதி பசு பாச முதலிய ஞானகாண்டப்பொருள், ஞானயோகம் என்பன சிறுபான்மை சுருக்கமாயும் கூறப்படும்.
- எ. வேதத்துக் கன்மகாண்டத்திற் சுருக்கிக் கூறப்பட்ட பதி பசு பாச முதலிய ஞானகாண்டப்பொருளே, வேதத்தின் ஞானகாண்டம் விரித்துக் கூறும்; இது வேதசிரசு எனவும், உபரிடதம் எனவும், வேதார்தம் எனவும் பெயர்பெற்று நிலவும்.
  - அ. ஆகமத்தின் கன்மகாண்டத்திலே சரியையாதிகள் கூறப்படும்.
- கூ. ஆகமத்தின் ஞானகாண்டத்தில் ஞானபாதம் கூறப்படும். ஞான பாதம் ஞானத்துச் சரியை, ஞானத்துக் கிரியை, ஞானத்து யோகம், ஞான த்து ஞானம் என நான்காக வகுக்கப்படும்.

- கo. வேதார்தம் பதிபசுபாசமுதலியவற்றை நித்திய பதார்த்தங்கள் என்று விரித்துக் கூறம்.
- கக. ஈண்டு ஷேதாந்தங்கள் எனப்படுவன ஈசாவாசியம், கேனம், கடம், பிரசினம், முண்டகம், மாண்டூக்கியம், ஐதரேயம், தைத்திரீயம், சாந்தோக்கி யம், பிருதகதாரணியம், மைத்திராயணம், மகோபகிடதம் எனப்படும் மகா நாராயணம், கொஷிதகிப்பிராம்மணம், காலாக்கினிருத்திரம், கைவல்லியம், சுவேதாசுவதரம். அதர்வசிரசு, அவர்வசிகை, பஸ்மஜாபாலம், பிருகஜ்ஜாபா லம், உருத்திராக்ஷுஜாபாலம், சரபம், சிவசங்கற்பமுதலிய உபகிடதங்களே.
- கஉ. சிவாகமங்கள் சரியாபாதம், கிரியாபாதம், யோகபாதம், ஞான பாதம் என நான்குவகைப்படும்.
- கா. புறத்தொழின்மாத் திரையாற் சிவபெருமான து உருவத் திருமே னியை கோக்கிச்செய்யும் வழிபாடு சரியாபா தம் எனப்படும்.
- கச. புறத்தொழில் அகத்தொழில் என்னும் இரண்டானும் கிவபெரு மானது அருவுருவத்திருமேனியைரோக்கிச் செய்யும் வழிபாடு கிரியாபாதும் எனப்படும்.
- கரு. அகத்தொழின் மாத்திரையானே சிவபெருமானது அருவத்திரு ் மேனியைரோக்கிச் செய்யும் வழிபாடு யோகபாதம் எனப்படும்.
- கசு. இவதாக்தங்கள் சூத்திரம்போலப் போதுவாகப் பிரதிபாதித்த பதி பசு பாசங்களேச் சிவாகமத்தின் ஞானபாதம் பாஷ்யம்போலச் சிறப்பு றத் தெளிவாகப் பெரிதும் விரித்து, அவற்றின் இலக்கணங்களே அறிவித்து, உருவமுதலிய முத்திறத்திருமேனியையும் கடந்த அகண்டாகாரரித்தவியா பகசச்சிதானந்தப்பிழம்பாகிய சிவத்தை ஞானத்துச்சரியையாகிய கேட் டல், ஞானத்துக்கிரியையாகிய சிந்தித்தல், ஞானத்துயோகமாகிய தெளிதல், ஞானத்துஞானமாகிய நிஷ்டை என்னும் அறிவுத்தொழின்மாத்திரையினுல் வழிபடுவதை உணர்த்துவதாம்.
- கள. இந்த ஞானபாதம் சரியையாதி மூன்று பாதங்களின் முடிவிலே பேசப்படலான், அது ஆகமாந்தம் எனப்படும்.
  - கஅ. ஆகமாந்தம் எனினும் சித்தாந்தம் எனினும் பொருந்தும்.
- ககூ. காமிகமுதல் வாதுளம் இறுதியாகிய இருபத்தெட்டு ஆகமங்க ளிற் சரியையாதி நான்கு பாதங்களுண்மையால், ஞானபாதங்களெல்லாஞ் சித்தாந்தம் எனப் பெயர் பெறம்.

- 20. இங்ஙனம் வேதத்தின் அந்தமாகிய வேதாந்தமும், ஆகமத்தின் அந்தமாகிய ஆகமாந்தமும் பதி பசு பாசமுதலியவுற்றைச் சாமியமாகப் பிரதி பா தித்தலிலைன்றே திருமூலநாயனர் "நாடிலிரண்டந்தம் பெரியோர்க்கபே தமே" என்றருளிச்செய்தார்.
- உக. இருபத்தெட்டு ஆகமங்களுள்ளே, ஈண்டு பதி பசு பாசம் என் னும் ஞானபாதப்பொருளே ஆராயும்பொருட்டுச் சித்தாந்தமாக எடுத்துக் கொள்ளப்பட்ட சாஸ்திரம் இரேளரவாகமத்துப் பன்னிரு சூத்திரகளாற் கூறப்பட்ட சிவஞானபோதமேயாம்.
- உஉ. இங்ஙனம் வேதார்தத்துக்கும் சித்தார்தத்துக்கும் பொருளொற் அமை இருத்தலான், சிவஞானபோதமானது வைதிகசைவசித்தார்தம் எனப் பெயருடைத்தாயிற்று.
- உரு. பாஞ்சோ திமுனிவர் ஆஞ்ஞைப்பிரகாரம் மெய்கண்டதேவரால் தமிழிலே மொழிபெயர்க்கப்பட்ட சிவஞானபோதமும் அங்ஙனம் வைதிக சைவசித்தாந்தமென்றே பெயர் பெறம்.
- உச. இனி வைதிகசைவசித்தார்த திராவிடகிவஞானபோதசாஸ் திரத்தைப்புற்று ஆராயப்புகுங்கால் எழும் ஆசங்கைகள் எட்டு:—
- 1. ஞானபாதப்பொருணே ஆராய்தலிஞற் பெறப்படும் பிரயோஜனம் யாது? எனவும்,
- 2. இந்த ஞானபாதத்தைச் சிரவணஞ் செய்தற்கு உரியார் யாவர்? எனவும்,
  - 3. இச்சாஸ் திரத்திலே கூறப்படும் பொருள்கள் யாவை? எனவும்,
- 4. இந்த நூல் படித்தற்கு முதற்கண்ணே எந்த நூல்களேக்கற்றறிந்து கொள்ளல்வேண்டும்? எனவும்,
  - 5. இந்த நூல் யாது பெயரிட்டு வழங்கப்படுகின்றது? எனவும்,
  - 6. இந்த நூல் எங்கே வழங்கப்படுகின்றது? எனவும்,
  - 7. இதற்கு முதனூல் யாது? எனவும்,
- 8. இந்த நூல் செய்தார் யாவர்? எனவும் பலபிரகாரமாக உண்டாகும் ஆசங்கைகளே அறுத்து மனசிலே ஊக்கம் பிறக்குமா றூசெய்,தல் ஆவசியகமாம்.

உடு. உடலின் இழிவு:—இரு கால்கள் நாட்டி, அவற்றில் இரு கை கள் மூட்டி, முதுகுபுறத்து வீணுதண்டு முகட்டிலே பழு எலும்புகள் மாட்டி, நாம்புக்கயிறுகொண்டு கட்டி, மாமிசமண்கொண்டு சுவரெடுத்து, மயிருடைத் தோல்கொண்டு வேய்க்து, ஐம்பொறிச் சாளரங்கள் அமைத்து, பூரணபொற் குடத்தஃவை நிறுத்தி, கூர்தற்கொடியைத் தூக்கி அமைக்கப்பட்டுள்ளது இந்தத் தேகமாகிய மணே; இந்தத் தேகம் என்புக் குப்பையையுடையது; பற வை, நாய், நரிக்கு உணவாவது; திரைதறுக்குச் சயனமாயது: புலாறுக்குக் கடலாயது; துன்பத்துக்கு உறைவிடமாயது; வேர்வைக்கு வினிலமாயது; **தசையைத் தி**ரளாயு**டையது;** மூஃளக் குழம்பையுடைய*து*; முழுமலத்தொகு தியையுடையது; பூளேப்பஞ்சுபோல நிஃயிலாப் பொதியாயது; வெள்ளே கிணத்தது; புண்பொ திர்தது; கொடுமைக்கு மஃயாயது; சினத்துக்குச் செறி வாயது; இராகத் துவேஷங்களுக்கு ஒளிபாயது; அழுக்குக் கூரையையுடையது; குற்றத்துக்கு வலியாயது; அக்கினிக்கு இரையாவது; பிறப்புக்கு அறையாவ து; நரைக்கு வயலாய து; கு றம்பிச்கு மேகமாய து; உதிரும் பற்களுக்கு உறை விடமாயது; கிருமிக்குப் படைவீடாயது; தீமைக்குச் செல்வமாயது; மனமுத ் விய அந்தக்காணப்பாகரால் நடாத்தப்படும் பஞ்சேந்திரிய மதயாணகளுக்குக் காடாயது; அகிர்த்திய சர்ப்பத்துக்குப் பொர்தாயது; ஆற்றின் அருவிபோல நவத்துவாரத்தால் நுரையைச் சொரிவது; வாதமதயானே கட்டும் தறியாயது; பித்தத்துக்கு ஊராயது; சிலேஷ்மத்துக்குப் புரையாயது; காமத்துக்குக் காடா யது; கவஃக்கு எல்ஃபாயது; அச்சத்துக்கு அரணுயது; பொருமைக்கு வீ தி யாயது; இறுமாப்புக்கு மஃவாயது; மனேதோஷச் சுறுமீன் ஒலிக்கும் கடலா யது; மறத்துக்கு கிஃயாயது; அறிபாமைக்குக் தேசமாயது; சாவுக்குக் கொ டிதூக்கியது.

் உசு. பரமான்ம சீவான்மாக்களாகிப பதி பசுக்கள்:—இங்ஙனம் தோல், எஅம்பு, தசை, மூனே, சுக்கிலம், இரத்தம், இரசம் என்னும் சப்ததா துக்களாலாய்த் தூயரங்களுக்கெல்லாம் இருப்பிடமாயுள்ள இந்த உடல் மணேய கத்தே 1 ஆன்மா பரமான்மா என்னும் இரண்டும் உளவாம் என்று அநமா

<sup>1</sup> அவ்விரு ஆன்மாக்களும் சரீரமும் முறையே இரண்டு அழகிய பட்சிகளாகவும், அரசவிருக்குமாகவும் உருவகஞ் செய்யப்பட்டிருக்கின்றன. எங்ஙனமெனிற் கூறுதம்:—

துவாசுபர்ணுசபுஜா சகாயா சமாகம் விருக்ஷம் பரிஷஸ்வஜாசே। தயோரக்ய& பிப்பலம் ஸ்வாத்வத்யகச்ககக்யோபிசாகசிதி!!

<sup>&</sup>quot;ஒரே விருக்ஷத்தில் இாண்டு அழகிய பட்சீகள் நண்பினேடு கூடிக்கொண்டு வெகிப்ப னவாயின; அவ்விரண்டில் ஒன்று அரசமாத்தின் இனிய பழத்தை உண்கின்றது; மற்றது உண்ணது பார்த்துக்கொண்டிருக்கின்றது" என்று இருக்குவேதைத்து, கடம் மண்டலத்து, கசுசுடம் துக்துத்து, உடம் மந்திரம் கூறகின்றது.

னத்திரைல் ஆராய்க்து, அவற்றின் தடஸ்தலக்ஷணம் எனப்படும் பொதுவி யல்பை உணர்தல்வேண்டும்; சூரியன் உதயகிரியின்கண்ணே உதித்தபோது, பூவுலகின்கண்ணே புறத்துளதாகிய இருளானது நீங்கக் கண்ணெளி பார்வை அடையுமாறுபோல, அவ்விரு ஆன்மாக்களின் பொதுவியல்பை உணரும் உணர்ச்சியிறைற் கருத்தில் உணரப்படுவதாகிய அகவிருள் எனப்படும் ஆணவ மலத்தினின்று நீங்கி, அது நீங்கியபோது எல்லாநூற் பொருள்களேயும் தன் னுள்ளே கொண்ட சித்தாந்தமகாவாக்கியத்திறைல் எடுத்துரைக்கப்படும் கிவபெருமானது திருவருளிறைல் ஆன்மா பரமான்மா என்னும் இரண்டு பொருள்களின் சோருபலக்கணம் எனப்படும் சிறப்பியல்பை அதபூதியிற் கண்டு, மயக்கவாசணே அறுத்து, சிவானந்தாங்பவமடைதலே பிரயோசனம். இதை முதலாவது ஆசங்கைக்கு விடை.

ூ உஎ. திவாகமத் திலே வி திக்கப்பட்டவாறு முதற்கண்ணே தீகைஷ பெற்றுச் சிவாகமங்களே ஒதி, அதன்பின்னர்ச் சரியை கிரியை யோகம் என் னும் மூன்று பாதங்களேயும் கூறும் நூல்களேக் கேட்டு, மனம் தூயவராய் நித் தியமாகிய மெய்ப்பொருள் இன்னது என்றும், அநித்தியமாகிய பொய்ப்பொ ருள் இன்னது என்றும் உணர்ந்தவராய்; கல்லாயும், புல்லாயும், செடியாயும், மரமாயும், புழுவாயும், பாம்பாயும், பறவையாயும், மிருகங்களாயும், பேயாயும்,

சமாகே விருக்ஷே புருஷோ நிமக்கோகீசயா சோசதி முஹ்யமாஃ&\ சுஷ்டம் யதா பச்யத்யக்யமீசமஸ்யமகிமாகமிதிவீதசோக&\\

"ஒரே (சரீ**ரமாகிய) விரு**க்ஷித்திற் புருஷின் (ஆன்மா) சுவதந்திரமின்மையால் மயக்க முற்றுத் துன்பத்தில் மூழ்கிக்கிடக்கின்றுன்; எப்போது அவன் இன்பத்தையுடைய சிவபெருமான அறிந்து அவருடைய **மகிமை**க்குண**ந்தை** அடைகின்றுறே, அப் போது துன்பம் நீங்கிறேனுகின்றுன்" என்ற முண்டகோபநிடதமந்திரம் (டீ. க. க) கூறுகின்றது.

இங்கே "அரசமரம்" என்றது மாயாகாரியமாகிய சரீரத்தையும், "இனிய பழம்" என்றது கவீமத்தையும் உணர்த்துகின்றன. உண்ணுத பட்சி ஈசர் எனப்படும் பரமாள் மாவாகிய பதியாம் என்றும், உண்ணும் பட்சி புருஷினுகிய சீவாள்மா எனப்படும் பசு என்றும், அது மயங்கு தற்கும் சுவதேந்திரமில்லாதிருத்தற்கும் காரணம் ஆணாவமலம் என் றும், எனவே, இந்த இருக்குவேத முண்டகோபடுடதமந்திரங்களாற் பதி, பசு, ஆண வேம், மாயை, கள்மும் என்னும் இந்தும் பெறப்பட்டனவாம் என்றும் அறியற்பாற்று.

இவ்விரு பட்சிகளும் முறையே புருஷைஞகிய ஆன்மாவையும் சிவபெருமானேயும் உணர்த்துகின்றன என்பது முண்டகோபகிடதத்திஞல் அறிபப்படுகின்றது.

<sup>3</sup> ஸ்டோடு ந வுடுக் வு-மு-ஹொ கிலிழாகம்மா மொவதி கேஹிலா ந்த | ஜுஷெ விரை விருவிக்கிறியில் நிலிலி த மொகுது

கணங்களாயும், அசுரராயும், முனிவராயும், மனிதராயும், தேவராயும், நரகராயும், இங்ஙனம் பூமியினும், சுவர்க்கத் தினும், நரகத் தினும் காற்முடியும் கொள்ளிவட்டமும் போலப் பிறவிக்கடலிலேகிடந்து வருந்தவேண்டுமே! என்று ஜனனத்துக்கு அஞ்சி மோக்ஷத் திலே ஆசை மிக்குடையராயுள்ள அதிகாரிகளே இந்தச் சாஸ்திரத்தைச் சிரவணஞ் செய்தற்கு உரியர். இது இரண்டாவது ஆசங்கைக்கு விடை.

- உஅ. **பொ** துவதிகாரத்தானும் சிறப்பதிகாரத்தானும் கூறப்படும் புதி பாசம் பசு என்னும் முப்பொருள்களுமே சிவஞானபோதத்திற் கூறப்பட்ட பொருள்களாம். இது முன்றுவது ஆசங்கைக்கு விடை.
- உகூ. சரியாபாதம் கிரியாபாதம் யோகபாதம் என்னும் மூன்று பா தப்பொருள்களேயும் உணர்த்தம் சோமசம்புபத்ததி வருணபத்ததி என்னும் நூல்களே உணர்ந்த பின்னரே இந்த நூல் கற்கற்பாலதாம். இது நான்கா வது ஆசங்கைக்கு விடை.
- டைo. இந்த நூல் சிவஞானபோதம் என்னும் பெயரிட்டு வழங்கப்படு கின்றது. இது ஐந்தாவது ஆசங்கைக்கு விடை.
- டைக. வடக்கின்கண்ணே சுப்பிரமணியக்கடவுளின் வெற்பாகிய திரு வேங்கடமஃயையும் கிழக்கின்கண்ணும் தெற்கின்கண்ணும் மேற்கின்கண் ணும் கடஃயும் எல்ஃயாகக்கொண்ட தமிழ்காடே இந்த நூல் வழங்கும் இடமாம். இது ஆருவது ஆ÷ங்கைக்கு விடை.
- டை உ. ஸ்ரீகண்டபரமசிவஞர் சிவஞானபோதத்தை \* நந்திபெருமா துக்கு அருளிச்செய்ய, நந்திபெருமான் அவரை நமஸ்கரித்துநின்று,
- டைடை. சிவாகமங்கடோறம் சரியாபாதமுதலிய நான்கும் சிறபான்மை வேறு வேருகக் கூறப்படுகின்றன; அவற்றின் உண்மை யாது என்று அருளிச் செய்தல்வேண்டும் என்று விஞ்ஞாபனஞ் செய்தபோது, ஸ்ரீகண்டருத்திர முதல்வர் கருணேகூர்ந்து, ''அனந்ததேவநாயஞர் எமக்கு அருளிச்செய்தவா றே கூறுகின்றேம் கேட்பாயாக" என்று அருளி,
- நடச. கற்பங்கடோறம் படைப்பு வேறுபடலானும் கேட்போர் கருத்து வேறுபடலானும், அவற்றுக்கியையுச் சரியாபாதமுதலிய மூன்றும் ஆகமங்க ளிலே வெவ்வேறுகக் கூறப்படுகின்றன; ஆகலின் எந்த ஆகமப்பிரகாரம் எவர் தீகைஷ்பெற்றிருக்கின்றுரோ அவர் அந்த ஆகமப்பிரகாரம் ஒழுகக்கடவர்;

<sup>\*</sup> இத2்பையுற்றுப் ''பூமிககு''யின் உ—ட் பெக்கத்திற் காண்க

**ஈ.டு. பதி**பசுபாசங்களின் பொதுவியல்பு சிறப்பியல்பு என்னும் இரண் டையும் வேறுவேறு கூறும் ஆகமங்களின் பொருளொருமை உணரமாட் டாது ஒரோவொன்றேபற்றி ஐக்கியவாதமுதற் பலதிறத்திஞல் வேறுபட்டுத் தம்முள்ளே மாறபட்டு மயங்குவார்க்கு அங்ஙனம் மயங்காது 'அவற்றின் பொருளொருமை உணர்த்து தற்கு எழுந்தது இரேளரவாகமத்து எடி–வது பாசலிமோசபைடலம் எனப்படும் இந்த ஞானபாதத்ததாகிய பன்னிரு சூத்திரமுடைய \* சிவஞானபோதம் என்றம், இதணக்கேட்டார்க்கு எல் லா ஆகமப்பொருளும் மாறபடாது நன்குவிளங்கும் என்றம் நந்திபெருமா நந்**திபெரு**மான் சிவஞானபோதத் அருளிச்செய்தார். பின்னர் தைச் சனற்குமாரமுனிவர்க்கும், அவர் அதனேச் சத்தியஞானதரிசனிக ளுக்கும், அவர் அதணப் பரஞ்சோதிமுனிவர்க்கும் அருளிச்செய்தார். பாஞ் சோ திமுனிவர் வடமொழிச்சிவஞானபோ தத்தை மெய்கண்டதேவரிடத் தெற்கொடுத்து இதனே ''ஈண்டுள்ளார் உணர்க்து உய்தற்பொருட்டுத் தமிழி லே மொழிபெயர்த்துப் பொழிப்புரையுஞ் செய்க" என்ற அருளிச்செய் தார். இக்த வடமொழிச் சிவஞானபோதமே தேன்மொழிச்சிவஞானபோ தத்தாக்கு முதனூலாம். இது ஏழாவது ஆசங்கைக்கு விடை.

டிகு, அங்ஙனமே வடமொழிச்சிவஞானபோதத்தைத் தமிழிலே மொழிபெயர்த்தப் பொழிப்புரையுஞ் செய்தருளினவர் சுவேதவனப்பேரு மாள் என்னும் பிள்ளேத்திருநாமமுடைய மேய்கண்டதேவசேயாம். இது எட்டாவது ஆசங்கைக்கு விடை.

ரௌரவதந்திராந்தர்கதம் சிவஞாநபோதாக்யம் சாஸ்திரம்।

<sup>\*</sup> ഗ്രെണ**ര**ചെക്കും അമ<sub>്</sub>ചം ശിയജ്ലം "ഉബ്രഹ്രം ശ്രഹ്യേറ്റ്!

<sup>&#</sup>x27;'இரௌரவதந்திரத்துள்ளே அடங்கியது சீவஞானபோதம் எனப்பெயரியசாஸ் இரம்'' என்ற அதிவருணுச்சிரய ஆசாரியவரிய சைவசமயபரிபாலக ஸ்ரீடுஸ்ரீசிவாக்கிரயோ கீந்திரஞானசீவாசாரியசுவாமிகள் தமது பாஷ்ஃயத்தில் வரைந்தருளியிருக்கின் முர்கள்.

## பரீணை வினுக்கள்.

### **→>**\*\*\*

- க. வை திகசைவத் துக்குரிய முத ஹூல்கள் யாவை? க.
- உ. **வே**தம் நான்கும் யாவை? உ.
- **ஈ.** சிவாகமம் இருபத்தெட்டும் யாவை? ஈ.
- ச. இவைகள் எங்ஙனம் பெயர் பெறம்? கூ.
- ரு. உபாகமங்கள் எத்துண? ச.
- சு. வேதாகமங்கள் எத்தண காண்டங்களேயுடையன? ரு.
- **எ. ் வே**தத்தின் கன்மகாண்*ட*த்தில் விரித்துப் பேசப்படுவன யாவை?சு
- அ. அதிற் சுருக்கிப் பேசப்படுவன யாவை? சு.
- கூ. **வேதத்து** ஞூனகாண்டம் எதணே விரித்துக் கூறம்? எ.
- க**். வே**தத்தின் ஞானகாண்டம் மற்றெப்பெயர்களாற் கூறப்படும்? எ.
- கக. ஆகமத்தின் கன்மகாண்டத்திற் கூறப்படுவன யாவை? அ.
- கஉ ஆகமத்தின் ஞானகாண்டத்திற் கூறப்படுவது யாது? கூ.
- கட. ஞானபாதம் எத்தனே வகைப்படும்? கூ.
- கச. வேதார்தம் பதி பசு பாசங்களே அரித்தியம் என்*ரு*? அல்லது ரித்தியம் என்*ரு கூறு*கின்றது? க௦.
  - கரு. வேதார்தங்கள் எனப்படுவன யாவை? கக.
  - கசு. சிவாகமங்கள் எத்தண பாதங்களேயுடையன? கஉ,
  - கஎ. சுரியாபாதமாவது யாது? கா.
  - கஅ. கிரியாபாதமாவது யாது? கசு.
  - ககூ. யோகபாதமாவது யாது? கடு.
  - **உ**௦. **ஞோ**னபா தமாவது யா து? கசு.
  - உக. ஆகமார்தம் என்று கூறப்ப⊌தற்குக் காரணம் என்ண? கஎ.
  - உஉ. அது மற்றெப்பெயராற் கூறப்படும்? கஅ.

- உடை ஞானபாதங்கள் எப்பெயர் பெறும்? ககூ.
- உச. திருமூலநாயஞர் ''நாடிலிரண்டந்தம் பெரியோர்க்கபேதம்" என்று யா தபற்றிக் கூறிஞர்? உo.
  - உடு. சிவஞானபோதம் எந்த ஆகமத்துள்ளது? உக.
- உசு. சிவஞானபோதம் வைதிகசைவசித்தார்தம் என்று கூறப்படுதற் குக் காரணம் என்? உஉ.
- ் உஎ. தமிழிலே மொழிபெயர்க்கப்பட்ட சிவஞானபோதம் எங்ஙனம் பெயர் பெறம்? உடி.
  - உஅ. சிவஞானபோதத்துள்ள ஆசங்கைகள் எட்டும் யாவை? உச(1–8.)
  - உகூ. இந்தத் தேகம் எங்ஙனம் இழிவுடைத்து? உடு.
  - ட. இந்தத் தேகத்துள்ளே உள்ளன யாவை? உசு.
- டகை. இரு ஆன்மாக்க்ளும் இருக்கு வேதைத் தில் எங்ஙனம் கூறப் பட்டிள்ளன? (1.)
  - நடி. இருக்குவேதத்தில் எங்கே கூறப்பட்டுள்ளன? (2.)
  - டக. இரு பட்சிகளாலும் குறிக்கப்பட்டவர் யாவர்? (2.)
  - **டீச. அ**தற்குப் பிரமாணம் என்ணே? (3.)
  - **ஈ.டு. அ**ரசமாம் என்றது யா*து*? (3.)
  - நகு. **இ**னிய பழம் என்றது யோது?(3.)
  - **க**.எ. ஆணவமலம் உளதென்று எங்ஙனம் அறியப்படுகின்றது? (3<sub>.</sub>)
  - **டிஅ. இ**ருக்குவேதத்திற் பதிமுதலிய ஐந்தும் கூறப்பட்டனவா? (3.)
- டைகூ. ஆன்மா பாமான்மா என்பவற்றை அநுமானத்தினுல் ஆராய் ந்து, பின் அறியற்பாலதாய்க் கிடந்தது யாது? உசுு.
  - ச0. அகவிருள் பா து? உகு.
  - சக. எல்லா நூர்பொருவோயும் தன்னுள்ளே கொண்டது பாது? உசு.
- சட. சிவபிரான் திருவருளிஞல் அறி யற்பால தாய்க் கிடந்தது யாது? உசு.
- சா. ஆன்மா பாமான்மாவின் சிறப்பியல்பை அதபூதியிற் கண்டுணர் தலால் எய்தும் பயன் யாது? உசு,

- சச. எவர்கள் இந்தச் சாஸ் திரத்துக்கு அதிகாரிகள்? உஎ.
- சநி. சிவஞானபோதத்திற் கூறப்பட்ட பொருள்கள் யாவை? உஅ.
- சசு. எந்த நூல்களே உணர்ந்தபின் சிவஞானபோ தம் கற்கற்பாலது?உக
- சஎ. சிவஞானபோதம் வழங்குமிடம் யாது? டக.

- ரு். பதிபசுபாசங்களின் பொதுவியல்பு சிறப்பியல்புகளே ஒற்றுமையுற உணர்த்தும் நூல் யாது? ஈ.நி.
- டுக. இசௌசவாகமத்துள்ளது சிவஞானபோ**தம்** என்று **வை**ர் கூறு கின்ருர்? சிவாக்கெசயோகிகள்.
- டுஉ. பாஞ்சோ திமகாமுனிவர்க்குச் சிவஞானபோ தம் எங்ங னம் எய்திற்று? ஈ.டு.
  - டு நட பாஞ்சோ திமுனிவர் அதணே எவர்க்கு அருளிச்செய்தார்? ஈ.டு.
- டு ச. பாஞ்சோதிமுனிவர் மெய்கண்டதேவரிடத்து எங்ஙனம் ஆஞ் ஞைசெய்து அதனேக் கொடுத்தார்? நூடு.
  - டுடு. தமிழ்ச்சுவஞானபோதத்துக்கு முதனூல் யாது? ஈ.டு.
  - டுசு. பெய்கண்டதேவருடைய பிள்ோத்திருநாமம் யா*து*? *௩.கு.* .
- நிஎ. முதலாம் ஆசங்கை முதலாயுள்ள எட்டுக்கும் விடைகள் எக்கெக் தப் பிரிவுகளிலே காணப்படுகின்றன? உசு, உஎ, உஅ, உகூ, ஈo, ஈக, ஈடு, ஈசு.

### சிவமயம்.

# திருச்சிற்றம்பலம்.

# <sup>செவஞானபோத</sup> வசலைங்காரதிப**ம்**•



பொதுவதிகாரம்.

பதிப்பிரமாண வியல்.

## முதலாஞ்சூத்திரம்.

- க. வடமொழிச் சிவஞானபோதத்தாட் கூறியவாறே இத்தென்மொ ழிச் சிவஞானபோதத்துள்ளும் பொதுவதிகாரம் உண்மை (சிறப்பு) அதிகா ரம் என இருவகை அதிகாரங்கள் பகுக்கப்பட்டு, பொதுவதிகாரத்திலே பிரமாணவியலும் இலக்கணவியலும், சிறப்பதிகாரத்திலே சாதனவியலும் பயனியலும் கூறப்படும்.
- உ பிசமாணவியலிற் கூறப்படும் பதி பாசம் பசு என்னும் முப் பொருள் களுள் முதற்கண்ணே உலகத்துக்கு முதற்கடவுளாகிய பதி ஒருவர் சிறப்புவ கையால் உளர் என்று அதுமானப் பிசமாணங்கொண்டு வலியுறுத்தப்படு கின்றது.

ക്തു ഒരു പ്രസ്ത്രീ പ്രത്യാക്കുന്നു പ്രധ്യായ പ്രത്യാക്കുന്നു പ്രധ്യായ പ്രസ്ത്രം പ്രസ്ത്രം പ്രസ്ത്രം പ്രസ്ത്രം പ്രസ്തരം പ

ஸ் திரீபும்கபும்சகா தித்வாஜ்ஜகத:கார்யதர்சகாத்। அஸ் திகர்த்தாசகிருத்வைதத்சிருஜத்யஸ்மாத்பிரபுர்ஹாவே

ஈ. (இதன்பொருள்.) ஆவு வுறைவு வை காழிகவாக பெண் ஆண் அலி (என்று சுட்டி அறியப்படுவதாகிய சேதைசேதனப்) பிரபஞ்சம் உற்பத் தி முதலிய வுடைமையால்; காயி பி சுமு காகி = காரிய ரூபமாய்க் காணப்பட லால்; இதை = பிரபஞ்சத்துக்கு; கதே பா கூலி = கர்த்தா உளராகின்முர்; ல வை தை உறுக்கா வூ ஐ கி = அவர் இதனே (பிரபஞ்சத்தைக் கன்மமலம் பரிபாகமாம்பொருட்டு) ஒடுக்கி, (ஆணவமலம் பரிபாகமாகும் பொருட்டு மீளப்) படைக்கின்முர்; கூஸாகு ஹார் வூ உு உ ஆகலின் அந்த மகாசங்கார உருத்திரரே முதற்கடவுள் என்றவாறு.

- ச. அவனவ எதுவெனு மவைமூ விணமையிற் ரேற்றிய திதியே யொடுங்கிமலத் துளதா மந்த மாதி யென்மஞர் புலவர்.
- டு. (இ ள்.) அவன் அவள் அது எனுமவை = ஒருவன் என்றம் ஒருத்தி என்றம் ஒன்று என்றும் (சுட்டப்படும் பிரபஞ்சத்) தொகுதி; மூவிணமையின் = (சிருஷ்டியாதி) முத்தொழில் உடைமையால்; தோற்றிய திதியே = (ஒருவளுல்) தோற்றுவிக்கப்பட்ட உள்பொருளேயாம்; ஒடுங்கி மலத்து உளதாம் = (அது கன்மமலம் பரிபாக மாகும்பொருட்டுத் தான் ஒடுங்குதற்கு நிலக்களமாகிய) கடவுளினின்றும் மலம் நீங்கும்பொருட்டு (மீளத்) தோன்றுவதாம் (ஆகலா ன்); அந்தம் ஆதி = அச்சங்கார கருத்தாவே (உலகத்துக்கு) முதற் கடவுளாம்; என்மஞர் புலவர் = என்று சொல்லுவர் அறிஞர் எ – று.
- கு. (சூத்திரக்கருத்துரை.) சங்கார காரணராயுள்ள முதல்வரையே கருத்தாவாகவுடைத்து இவ்வுலகம் என்பதாம்.
- எ. (சூத்திரக் கருத்துரைப்பொருள்.) நிவிர்த்திகீலமுதற் சாந்தியதித கீல இறுதியாகிய ஐவகைச் சங்காரத்துள், இறுதிக்கண்ணதாகிய மகாசங்கா ரத்தைச் செய்யும் முதல்வரையே தனக்கு முதலாக உடைத்து அவன் அவள் அது என்று சுட்டி உணரப்படுவதாகிய உலகம் என்று வேதாகமங்களிற் கூறப்படுகின்றது எடம்.
- அ. (சூத்திரத்தின் பிண்டப்பொருள்.) ஆண் பெண் அலி என்முற் போலும் பிரபஞ்சத்தொகுதி சிருஷ்டி ஸ்திதி சங்காரம் என்னும் மூன்று தொழிலுடைமையால், ஒருவரால் தோற்றுவிக்கப்பட்டு நின்றுளதேயாம். அங்ஙனமாயின் அப்பிரபஞ்சம் எவரினின்று தோற்றியதாமெனின், அது தான் ஒடுங்கு தற்கு நிலேக்களமாகிய கடவுளினின்றும் தோற்றியதாம்; அது ஒடுங்கியவாறே நில்லாது மீளத் தோற்றுவது எதன்பொருட்டாமெனின், (ஆன்மாக்களேப்பற்றிய) சகசமாகிய ஆணவமலம் தீர்ந்தொடுங்காமையால்தோ ற்றுவதாம்; இங்ஙனமாதலின் மகா சங்காரத்தொழில் செய்யும் கடவுளே முதற்கடவுள் என்று அறிவுடையார் கூறுவர். எடம்.
  - கூ. சங்காரம் <sup>ஐ</sup>வகைப்படும்; அவை:—
- கo. நிவிர்த்திகலா சக்கரத்தில் அடங்கிய பிருதிவி தத்துவத்தினதும், அதில் அடங்கிய காலாக்கினி புவனமுதல் வீரபத்திரபுவனம் இறுதியாகிய நூற்றேட்டுப் புவனங்களினதும் சங்காரம் ஒன்று
- கக. பிரதிஷ்டாகலா சக்கரத் தில் அடங்கிய அப்பு தத்துவ*முதற்* பிர கிருதிதத்துவம் இ*று தியாகிய* இருபத்துமூன்ற தத்துவங்களின*து*ம், அதில்

அடங்கிய அமரேச புவன*முதல் ஸ்*கேண்டபுவனம் இ*று தியாகிய* ஐம்பத்**தாற** புவனங்களி*ன தம் சங்காரம் இரண்*டு.

- கஉ. வித்தியாகலா சக்கரத்தில் அடங்கிய புருடதத்துவமுதல் அசுத்த மாயாதத்துவம் இறுதியாகிய ஏழு தத்துவங்களினதும், அதில் அடங்கிய வாமபுவனமுதல் அங்குஷ்டமாத்திரபுவனம் இறுதியாகிய இருபத்தேழு புவ னங்களினதும் சங்காரம் மூன்று.
- கடை. சிரந்திகலா சக்கரத்தில் அடங்கிய சுத்தவித்தியா தத்துவமு*தற்* சாதாக்கிய தத்துவம் இ*று தியாகிய* மூன்று தத்துவங்களினதும், அதில் அட ங்கிய வாமைபுவன*முதற்* சதாசிவபுவனம் இ*று தியாகிய* பதினெட்டுப் புவ னங்களினதும் சங்காரம் நான்கு.
- கச. சாந்தியதீதகலா சக்கரத்தில் அடங்கிய சத்திதத்துவம் சிவதத் துவம் என்றும் இரு தத்துவங்களினதும், அதில் அடங்கிய நிவிர்த்திபுவன முதல் அநாசிருதைபுவனம் இறதியாகிய பதினேந்து புவனங்களினதும் சங்காரம் இந்து என்றுணர்க.
- கடு. ஒர் இராசதானிச் சக்கரத்துள் ஜில்லாக்களும், அந்த ஜில்லாக்க ளுள்ளே தாலுகாக்களும் அடங்கிய பிரகாரமே, ஒவ்வொரு கலாசக்கரத்துள் ளும் தத்துவங்களும், அத்தத்துவங்களுள்ளே புவனங்களும் அடங்கிநிற் பனவென்றுணர்க.
- கசு. சென்னே இராசதானிச் சக்கரத்துக்கு மேலே பம்பாய் இராச தானியும், அதற்குமேலே டில்லி இராசதானியும் ஒன்றுக்கொன்று மேன் மேல் வியாபகமாய் நின்முற்போலவே, நிவிர்த்திகலா சக்கரத்துக்குமேற் பிர திஷ்டாகலா சக்கரமும், அதற்குமேல் வித்தியாகலா சக்கரமும், அதற்கு மேற் சாந்திகலா சக்கரமும், அதற்குமேற் சாந்தியதீதகலா சக்கரமும் ஒன் றுக்கொன்று மேண்மேலாய் வியாபித்து நிற்கும் என்க.
- கஎ. இந்த ஐவகைச் சங்காரத்துள்ளும் சாந்தியதிதகலா சக்கரப் பாலதாய் நின்ற சங்காரமே மகா சங்காரம் எனப்படும்.
- கஅ. 1 வணாரெ 2 வகே வரிவது ஃரநெ கவினாகளு உ உடுவநாகி விரா

பஞ்சாசே சக்சே பரிவர்த்தமாகே தஸ்மிக் காதஸ்தர் புவகாகி விச்வா!

<sup>1</sup> வரு ஷ நாசிவனாவயவ் வணா**ரு** இதிக்கூற தெ ந சிருஷ்டியாதிபஞ்சாவயவம் பஞ்சாரமி இகத்யதே (

- ககு. ''(சிருஷ்டியாதி) பஞ்ச (கிருத்திய அவயவங்களாகிய) ஆரங்களே த் (தனித்தனியே கொண்ட ஐந்து) சக்கரங்கள் மேன்மேல் வியாபித்த இருக் கும் என்றம், அவற்றிலே (காலாக்கினிபுவனமுதல் அநாகிருதைபுவனம் இறு தியாகிய) சமஸ்த புவனங்களும் நிஃயுறுவன" என்றம் இருக்குவேதத்து, கடம் மண்டலத்து, கசுசடம் சூக்தத்து, கடிடம் மந்திரம் கூறுகின்றது.
- 20. ''வே தங்களே இதிகாச புராணங்கள் கொண்டு பொருள் செய்க'' என்று வேதவியாச முனிவர் ஆணே தந்தமையின், அவர் ஆஞ்ஞையைச் சிர மேல் வகித்து, சுப்பிரமணியப்பெருமான் வாமதேவ முனிவருக்கு உபதேசித் தருளிய இருக்குவேத மந்திரப்பொருள் கைலாசசங்கிதை எனப்படும் புராணத் தைக்கொண்டு ஈண்டுச் சுருக்கி வரையப்படுகின்றது.
- உக. 3 நிவிர்த்திகலே சிருஷ்டி சக்கரம்; அதணே அதிஷ்டிப்பவர் பிர மா; அவருக்கு இரணியகருப்பர், விராட்டு, புருஷர், காலர் என நான்கு வியூ கர் உளர்; அவர் அச்சக்கரத்திற் சிருஷ்டித்தொழிலேயன்றி ஏணேய நான்கு தொழில்களுஞ் செய்வார்.
- உட. 4 பிரதிஷ்டாகஃ ஸ்திதிசக்கரம்; அதனே அதிஷ்டிப்பவர் விஷ்ணு; அவருக்கு வாசுதேவர், அநிருத்தர், பிரத்தியும்நர், சங்கர்ஷணர் என நான்கு வியூகர் உளர்; அவர் அச்சக்கரத்திற் காத்தற்றெழிலேயன்றி ஏணய நானகு தொழில்களுஞ் செய்வார்.

2 வரிதொ வது தெயலாதலாற கூறி தீரி திழு பரிதோவர்த்ததே யஸ்மாத் தஸ்மாச் சக்ரமிதீரிதம்।

''யாண்டும் வியாபித்தலின் சக்காம் எனப்பட்டது'' என்று கைலாசசங்கிதை கO-ம் அத்தியாயத்து, எஅ-ம் சுலோகம் கூறுகின்றது.

3 கிவு திரு கைபோவராக வரு உதி உது செருவு மையில் கண் வைக்கி கண் வைக்கி கண் விக்கி கண் விக்கி கண் கை கிற்கி கண் கை கிற்கி கண் கை கிற்கி கண் கை கிற்கி கண்கி கையில் கிற்கி கி

4 ബി.കിചക്-മിറംബോട്ട് ചെ. കിസ് പ്രക്യാട്ട് വി .

<sup>&#</sup>x27;படைத்தல், காத்தல், அழித்தல், மறைத்தல், அருளல் என்னும் ஐங்கொழில்க ளாகிய அவயவங்களே ஐந்து ஆரங்கள் எனப்படுகின்றன<sup>்)</sup> என்று கைலாசசங்கிதை க**0-ம் அ**த்தியாயத்து, எஎ-ம் சுலோகம் கூறுகின்றது.

- உடை 5 வித்தியாகஸ் சங்காரசக்கரம்; அதனே அதிஷ்டிப்பவர் உருத் திரர்; அவருக்குச் சிவன், அரர், மிருடர், பவர் என்னும் நான்கு வியூகர் உளர்; அவர் அச்சக்கரத்திற் சங்காரத்தொழிலேயன்றி ஏனேய நான்கு தொழில்களுஞ் செய்வார்.
- உச. 6 சாக்திக‰ திரோதான சக்கரம்; அதண அதிஷ்டிப்பவர் மகேசுவரர்; அவருக்கு ஈசர், விசுவேசுவரர், பரமேசுவரர், சர்வேசுவரர் என நான்கு வியூகர் உளர். அவர் அச்சக்கரத்திலே திரோதானத் தொழிலே யன்றி ஏணய நான்கு தொழில்களுஞ் செய்வார்.

இநாடி.- நாயிஷ் தன வரல்வடில்-வர்க் நாக்காகிர் நடிக்கள் குக்கர்க்கர் க்கர்க்கர்க் கை கிக்கர் கி

[கைலாச, அத்தி, கo; சுக, சுஉ, சுசு, சுடு.]

5 ஸ் ஊரமாவிதி சண்டு விசியம் விசியிய் விசியிக்கிய் விசியிய் விசியிய் விசியியிய் விசியம் விசியம் விசியம் விசியம் விசியி

[கைலாச, அத்தி, கO; நிடை, நிடை, நிஎே, நிஅே.]

- உடு. 7 சாந்தியதிதகஸ் அஙக்கிரகசக்கரம்; அகண் அதிஷ்டிப்பவர் சிதாகாச பதிப்பிரபுவாகிய சமஷ்டிருப சதாசிவர்; அவருக்கு, மேலே கூறப் பட்ட (சாந்தியதிதகலா சக்கரத்தை) மகேசுவரர், (வித்தியாகலாசக்கரத்தை) உருத்திரர், (பிரதிஷ்டாகலாசக்கரத்தை) விஷ்ணு, (நிவிர்த்திகலாசக்கரத்துப்) பிரமா என்னும் நான்கு வியூகர் உளர்; அவர் அச்சக்கரத்தில் அநக்கிரகத் தொழில் செய்தலேயன்றி ஏணேய நான்கு தொழில்களுஞ் செய்வார்.
- உசு. இன்னும் சாந்தியதீ தகலா சக்கரப்பாலாய் நின்ற அந்தச் சமஷ்டி
  ருப பஞ்சகிருத்திய பரப்பிரம் சதாசிவராகிய மகாருத்திரருக்குத்தான் மகா
  சங்கார காலத்தில் நினிர்த்திகலேப்பாற்பட்ட பிருதிவி தத்துவபுவனமுதற்
  சாந்தியதீ தகலா சக்கரத்துச் சுத்தமாயா தத்துவபுவரைந்தஞ் சங்கரிக்கும்
  வன்மை உளதாம். ஏணக் கலா சக்கரங்களிலே உள்ள பிரமா, விஷ்ணு, உருத்
  திரர், மகேசுவரராயினேர்க்குத் தத்தம் கலாதத்துவ புவனங்களுக்கு மேற்
  பட்ட கலாதத்துவபுவனங்களேச் சங்கரிக்கும்வன்மை இலதாம் என்க.
- உஎ. மகாசங்காரகாலத் நில் அந்தக் கலாதத் துவபுவனங்களோடு அவ ற்றிற்கு அதிபதிகளாகிய பிரம விஷ்ணு முதலாயினேரும் ஒருங்கு சங்கரிக் கப்படுவாரோ எனின், அவர்களும் ஒருங்கு சங்கரிக்கப்படாதொழிவாராயின் அது மகாசங்கார மெனப்படாதாகலான், சங்கரிக்கப்படுவாரென்க.

கடுமெலு வளு வதிர பை வரா சிராரா மி உக கூடிய இ ா ை மா விருமாரி வரா தாடு மே வரு திறு வாரு வ வை வ ரா உ தீ உதை கிரொயா வசு உத இடிய திரோபாவா த்மகம் சக்ரம் பவேச்சார் திகலாமயம் ட மஹேச்வரா திஷ்டி தஞ்ச பதமே தத தத் தமம் ட அஸ்மைவவியஷ் டிரூபம் ஸ்யா தீ ச்வரா தி சது ஷ்டயம் ட குசோவிச்வேச்வர பச்சா த்பரமேசஸ் தத பேரம் டி சர்வேச்வர இதீ தந்த திரோதா சக்ரமுத் தமம் டி [கைலாச, அத்தி, க0; சடு, சசு, சக.]

உஅ. கவ**ுர**ெற்வ**ா** க**வ**லு **வி**ஸ்ஜபு நொடிர கொ வெடி **பக** கூவைவை [இருக்கு, கo, கஉகூ, கூ.]

அர்வாக்தேவா அஸ்ப விசர்ஐகேநாதா கோ வேத யத ஆபபூவ ட

- உகூ. தேவர்கள் உலகசிருஷ்டிக்குப் பின்னர்த்தான் உளராயிஞர்கள்; அங்ஙனமாயின், அது எங்கிருந்து உளதாயிற்று என்று யார் அறிவார்? என இருக்கு வேதம் விணுவி,
- ந\_o. பொ க்ஸை⁄ூரஆ⁄ூக்≱் வாகை வேற்ாஃடு நா க∞ வெடியேலிவா நெடுவடி [இருக்கு, கo, கஉகூ, எ.]

யோ அஸ்யாத்யக்ஷு பேடும் வியோமந்சோ அங்கவேத யதிவா நவேது

- டக. பரமவியோமம் கிய திருச்சிற்றம்பலத் தின்கண்ணே எவர் பிர பஞ்சத்துக்கு அத் தியக்ஷசாய் (அதிபதியாய்) கின்றுரோ, அவரே அதனே அறி வார்; மற்றெவரும் அறியார்" என்று உத்தரம் கூறுதலான், (கைலாசசங் கீதை கூறியவாறு) பிரமாதி தேவர்களெல்லாம் சங்கரிக்கப்பட்டுப்போக, சிதாகாயப் பிரபுவாகிய சதாசிவரே சேஷித்து கின்றுர் என்றும், அவரே சிருஷ்டியாதி கிருத் தியங்களுக்குக் காரணராகிய முதல்வராம் என்றும், அவ சே மகாசங்காரஞ் செய்யவல்ல மகாருத் திரராகிய முதல்வராம் என்றும், இவ ரையே முதலாக உடைத்து உலகம் என்றும் ஒருதலேயாக உணரற்பாற்றும்.
- ஈ.உ. இருக்குவேதத் திலே (அதிபதியாகிய) அத்தியக்ஷராகக் கூறப் பட்டவர் யாசெனில்,
- நா. ப**வர**்ஷொzகை ஊரு பு சி காமலாலி கொடுக வை புவி அழு **வை** புலை வரி மிய தி: [பியு சி வரி மும், சு, ச, உ உ.]

ய ஏஷோக்தர்ஹிருதய ஆகாசஸ் தஸ்மிஞ்சேதே சர்வஸ்ய வசி சர்வஸ் யேசாக\$ சர்வஸ்பாதிபதி:।

- நச் ''எது இதயத்துள் ஆகாசமாய் (சிற்றம்பலமாய்) இருக்கின்றதோ, அதில் அணத்தையும் வசிகரிப்பவரும், அணத்துக்கும் அதிபதியும், அணத் துக்கும் ஈசானருமாயிஞர் அமர்கின்றுர்" என்று பிருகதாரணியோபடுடதம் சுட்டிக் கூறிய அந்த அத்தியக்ஷராகிய ஈசானரே அஙக்கிரக சக்கரத்துச் சதாசிவராம். இருக்குவேதத்திற் கூறப்பட்ட வியோமமும், பிருகதாரணி யத்துக் கூறப்பட்ட ஆகாயமும் திருச்சிற்றம்பலத்தை உணர்த்துவனவாம் என்க.
- 🗡 ஈ.டு. பசுவும், பாசமும், அதிகாரஞ் செய்து நிற்பதாகிய பதியும், அதி காரத்தி ெருமிந்து தன்னியல்பில் நிற்பதாகிய சிவமும் எனப் பதார்த்தம்

நான்கு என்று சர்வஞ்ஞா**ஞேத்தரா**கமம் எடுத்துக் கூறிய பின்னர், அதிகா எஞ் செய்து நிற்பதாகிய ப**தி**யையுற்றுக் கூறங்கால்,

ஈ.சு. வதி<sub>ஸ்</sub>ஷாஶிலொ ஜெ<sub>சூ</sub>**பொ 3 ஞா**தா **3 ஞ வி**ற**ு ஊ**ஃ| ஸைவ**ு 3 ஞா**ரி **வ** நா வெள ஸ்ரவி ஸ் ஹாரு காரு கூஃ∥ பதிஃ சதாகிவோ ஞேயோ மக்திராத்மா மக்திரவிக்ரஹஃ। சர்வமக்திராதிபச்சாலௌ கிருஷ்டிசம்ஹாரகாரகஃ।

டி எ. பெதியாகிய சதாசிவர் மக்திரான்மாவாயும், மக்திரசொருபியாயும், சர்வமக்திரங்களுக்கும் அதிபராயும், சிருஷ்டிசங்காரங்கள் செய்பவராயும் உள்ளார்" என்று கூறுகின்றமையால், மகாசங்கார ருத்திரரே அக்த அதிகாரத் தோடு கூடிய சதாசிவராம். இவரும் கைலாச சங்கிதையிற் கூறப்பட்ட சமஷ்டிருப் சதாசிவரும் ஒருவராமென்க. இவரை இருக்கு வேதத்து, உடம் மண்டலத்து, டிசு – ம் சூக்தத்து, உ – ம் மக்திரம் பரதர் என்று கூறுகின்றது. சிருஷ்டியாதி பஞ்சகிருத்திய கடனஞ் செய்தலிலைன்றே சிவபிரான் பரதர் எனப்படும் தாண்டவேசுவர மூர்த்தியெனப்பட்டார் என்க. அரதத்தாசாரி யரும் இங்ஙனம் பொருள்கொண்டமை சதர்வேத தாற்பரியசங்கிரகத்து (நாமு) "காத" என்றற் ருடக்கத்து கூச – ம் சீலோகத்தினை அறிக.

ந அ. மிவ மகின் வா உரவ**ில்ம**் **வி உராவ**ர் பெற்று இவறு சிவம் சக்திஞ்ச சாதாக்யமீசம் வித்யாக்யமேவச! [பிருகச்சாபாலம், ச, ககூ.]

நகு. "சிவதத்துவம், சத்திதத்துவம், சாதாக்கியதத்துவம், ஈசுவாத த்துவம், சுத்தவித்தியாதத்துவம்" என்னும் சிவதத்துவங்கள் ஐர்தையும் பிருகச்சாபாலோபகிடதம் கூறிற்று. இச் சுருதியிற் கூறப்பட்ட சி**வதத்** துவம் <sup>ஐ</sup>ந்தனுள்ளே, சிவதத்துவம் சத்திதத்துவம் என்னும் முப்ப**த்தா**ரும் *முப்பத்தைந்தாம் தத்துவங்கள் இரண்டு*ம் அருவத்திருமேனியையுடைய(இல யசிவரைக்கும், சாதாக்கிய தத்துவம் என்னும் முப்பத்துநான்காம் தத்துவம் அருவுருவத் திருமேனியையுடைய போகாவஸ்தையினராகிய வியஷ்டிரூப சதாசிவஞாக்கும், ஈசுரம் சுத்தவித்தை என்னும் முப்பத்துமூன்றும் முப்பத் த்ரண்டாம் தத்துவங்கள் இரண்டும் உருவத்திருமேனியையுடைய அதிகாரா வஸ்தையினராகியமகேசுவர*ஞர்க்கும்* ஸ்தானங்களாமென்று பவுட்கராதி *ஆ*க மங்கள் கூறுகின்றன. சாதாக்கிய தத்துவத்தினராகிய அங்ஙனமாகவும், சதாசிவஞர்க்குமேல் இலயசிவனே உளராக, திருச்சிற்றம்பலத்து நிருத்தருப தாண்டவேசுவர*ராகிய(பஞ்சகிருத்* திய) அதிகாரத் தினீ*ங்காத* சதாசிவர் ஒரு வர் உளர் என்று கூறுதல் பொருத்தமன்ருமெனிற் கூறுதும்:—

சo. வா**டிாவ**ிவை **க**ஷக்கு அ**.க வி** நிணைந் தாக்கையில் சாதாக்யஸ்ய ததூர்த்வேது விக்யசேக் கிருத்தளுபகம்।

சக. ''சதாசிவஞர்க்குமேல் தாண்டவேசுவரரை நியசிக்க'' என்று மகுடாகமம் கூறுகின்றது.

> பிரம்மதத்வமதோக்பஸ்ய விஷ்ணு தத்வம் ததூர்க்வதஃ! தத்பரம்ருத்ர தத்வஞ்ச தத ஊர்த்வம்மகேச்வரம்! சாதாக்பதத்வம் தக்மூர்த்கி பிக்து தத்வமதஃபரம்! ததூர்த்வம்காத தத்வஞ்ச சக்தி தத்வமதஃபரம்! தத்பரம்சிவதத்வஞ்ச பூஜயேஜ்ஞாகமூர்த் திகம்! சர்வகாரணதேவேசம் தியாத்வா தாண்டவமீச்வரம்! ஆவாஹியத்ததோதேவம் புஷ்பஹஸ்தம் சுகாசகஃ!!

சடை ''பிரமாவுக்குமேல் விஷ்ணு; அவருக்குமேல் உருத்திரர்; அவருக்குமேல் மகேசுவரர்; அவருக்குமேற் சதாசிவர்; அவருக்குமேல் விந்து; அதற்குமேல் நாதம்; அதற்குமேற் சத்தி; அதற்குமேல் (சிருஷ்டி திதி சங்காரம் என்னும்) அனேத்துக்கும் காரணரும், தேவநாயகரும், ஞானமூர்த்தியு மாகிய சிவதத்துவதாண்டவேசுவரர். அவரைச் சுகாசனத்திருந்து புஷ் பத்தைக் கையிலே கொண்டு சாதாக்கியதத்துவத்துச் சதாசிவரில் ஆவாக னஞ் செய்க" என்று அந்த மதுடாகமம் கூறமாற்குல், தாண்டவேசுவரர் கிவதத்துவத்தினர் என்பது பெறப்பட்டது. படவே, இலயசிவனுக்கும் தாண்டவேசுவரன்களும் சிவதத்துவமே இடமென்பதறியக்கிடத்தவின் விரோதமுறு தோ எனின், விரோதமுறு து; என்னே?

சச. ⊚பഗിച ബாദ്ചേ റ്റ്മോ ക്ഷബര്ജിന എപങ്ഷുച്ച ⊚பഗി∂ച .கബുനങ് ചെപ്നിചന റെജ്ജധ¦

லையசுவ சாமீப்யார்கவதத்வ சமஷ்டி ருபத்வாச்ச லயசுவே தஸ்யாந்தர் பாவோ ஞேய ி

சடு. ''இலயசிவத்துக்குச் சமீபித்துள்ளாராதலினுவம், பிரமா முத லிய ஒன்பது *தத்துவ சம*ஷ்டி ரூபராயிருத்தலாலும், இலயசிவத்திலே அந்தத் தாண்டவேசுவரர் அந்தர்ப்பாவமாயுளராக அறியற்பாலர்" என்று கூறப்படுதலாலும் இலயசிவமும் கிருத்தமூர்த்தியும் நிஷ்களத்தால் ஒன்ருகக் கொள்ளப்படுதலினென்க. இன்னும் இதனுலே, மகேசுவரமூர்த்தம் இரு பத்தைந்தனுட்பட்ட தாண்டவேசுவரர் வேறு, மகுடாகமங் கூறிய தாண்ட வேசுவரர் வேறு என்பதும் தெள்ளிதினுணர்க.

- சுகு. இந்த மகாருத்திரதாண்டவேசுவரர் பிரமா விஷ்ணு உருத்திரர் என்னும் மூவர்க்கும் துரியமூர்த்தி பென்ற கைவல்லியம் தைத்திரீய ஆரணியகமுதலிய சுருதிகள் முழங்கும் உண்மை உணரமாட்டாது, அம் மூவருளொருவராகிய காரியருத்திரர் என்றும், பிரமாவின் நெற்றியினின்று ஓர்கால் கோற்றிய நீலலோகிதருத்திரர் என்றும் உரைத்து இடர்ப்படுவாரை நோக்கியன்றே,
- ு சுஎ. ''தேவரி லொருவ னென்பர் திருவுருச் சிவணத் தேவர் மூவ சாய் நின்ற தோசார்'' எனவும்,
- சஅ. ''**தே**வர்கோ வறியாத தேவ தேவன் செழும்பொழில்கள் பய ந்**து**காத் தழிக்கு மற்றை, மூவர்கோ ஞய்நின்ற முதல்வன்" எனவும்,
- ் சகூ. ''மூக்து நூவு முடிவு மாகிய மூவ ரறியாச், சிக்தூரச் சேவடி யாண'' எனவும்,
- ீ நெo. ''அரியாகிக் காப்பா னயனுப்ப் படைப்பா னரனு யழிப்பவனுக் தானே'' எனவும் திருவாக்குகள் எழுக்தனவென்று உணர்க.
- \* டுக. கூறணப்பட்ட காரியமாகிய குடத்தைக்கொண்டு அதனே வணதற் குரிய காரணஞகிய குலாலன் ஒருவன் உளன் என்று அநுமானித்தல் போன் று, காணப்பட்ட காரியப் பிரபஞ்சத்தைக்கொண்டு அதனேப் படைக்கவல்ல காரணராகிய கடவுள் ஒருவர் சிறப்புவகையால் உளர் எனவும், அந்தக் கட வுள் மகாருத்திரரேயாம் எனவும், பிறப்பிறப்பிற் பட்டுழலும் பிரமா விஷ்ணு முதலாயினேர் அன்னரல்லர் எனவும் மேலே காட்டிய சுருதிப்பிரமாணங்க ளாலே தெற்றெனவறிக.

# முதலாஞ் சூர்ணிகை.

## ~~~

- டுஉ. ஐகம் பிறப்பு இருப்பு இறப்பாகிய முத்தோழி ஹடையது.
- ரு டி. (சூர்ணிகைப் பொருள்.) அவன் அவள் அது (ஆண் பெண் அலி, ஒருவன் ஒருத்தி ஒன்ற) என்ற இவ்வாறு அவயவப் பகுப்புடைத்தா யிருக்கும் காரணத்தானும்,
  - டு ச. பலபிரகாரமாய் ஜடமாயிருக்கும் காரணத்தானும்,

- டுடு. சுட்டி அறியப்படாத முயற்கோடு முதலியன போலப் பொய்ப் பொருள் ஆகாது, மெய்யாகச் சுட்டி அறியப்படும் காரணத்தானும்,
- ருகூ. பிரபஞ்சமாகிய ஐகம் தோன்று தலாகிய பிறப்பும், நிலேயுறு தலா கிய இருப்பும், அழிதலாகிய இறப்பும் என்னும் முத்தொழில்களேயுடையது என்பதாம்.
- இதறை பிரபஞ்சம் நித்தமாய்க் காணப்படுவதேயாக, அதனே முத் தொழிலுடையதெனல் பொருந்தாதென்ற கூறம் மீமாஞ்சகர் மறக்கப் பட்டார்.
- ருஎ. உலகத்துக்கு உளவெனக் கூறும் படைத்தலாதி முத்தொழில் கள் கண்ணுக்குப் புலப்படவில்ஃயே என்று கூறும் உலகாயதரை மறுத்து அதனே உதாரணங்கொண்டு விளக்குவாம்:— து நாதி ஆது இது இது கூறுக்கு
- ரு அ. (வெண்பாப் பொருள்.) (1) பிரபஞ்சத்துக்கு ஸ்திதிகிருத்தி யம் நிகழுங்கால், அது படைத்தற்ருழிஃயும் சங்காரத்தொழிஃயும் துணேயாகக்கொண்டே நிகழும்; எங்ஙனமெனின், தாய்தந்தையர் நிஃயுற் றிருக்குங்கால் மக்கள் பிறக்கவும், இருக்கவும், இறக்கவும் காணப்படுகின்ற மை போலாம்;
- (2) அங்ஙனமாயின், ஒன்ற பிறக்க, ஒ**ன்ற** இருக்க, ஒன்**ற** அழிவ தன்றி ஒருங்கே தோன்றி, ஒருங்கே நின்று, ஒருங்கே அழியக் கண்டிலம் எனின்,
- (3) கார்ப்பருவமாகிய காலவிசேஷத்தில் ஒவ்வோர் ஜாதிச் செந்துக் கள், செடிகண்முதலியன ஒருங்கே தோற்றி ஒருங்கே கின்று ஒருங்கே அழியக் காண்டலானும், பூகம்பம், எரிமலே, ஜலப்பிரவாகம், யுத்தமுதலிய வற்ருல் ஒருங்கே இருந்தவரும் இருந்தனவுமாகிய எல்லாப் பொருள்களும் ஒருங்கே அழியக் காண்டலானும், அங்ஙனமே என்றைக்காயினும் பிருதிவி அப்பு தேயு வாயு என்னும் பூதங்களே முதலாகவுடைய அப்பிரபஞ்சத்தொகு தியும் ஒருங்கே அழிதற்குரிய காலம் வருமென்று அக்காட்சி யளவைகள் பற்றி ஆராய்ந்தறிக்துகொள்க.
- நுகூ. இரட்டுறமொழிதலால் அவன் அவள் என்பதிறை பெறப்படும் உயர்திணயும், அது என்பதிறை பெறப்படும் அஃறிணேயும் என்னும் இரு திணப் பகுதியிணயுடைத்தாகிய சொற்பிரபஞ்சக்கூட்டம் இங்ஙனம் அவய வப் பகுப்புடைமையானும், ஐடமுமாய்ப் பலவு மாகலானும், சுட்டி அறியப் படுதலானும், ஸ்திதியின்கண்ணே சிருஷ்டியும் சங்காரமுமாகிய இரண்டு தொழிலும் காணப்படலானும், அது தோன்றி நின்று அழிதஃயுடைத்து எனவும் பொருள்கொள்ளப்படும்.

கூo. வேதமாகிய சொற்பிரபஞ்சம் தோன்றி நின்று அழிதலாகிய முத் தொழிலுடைக்கென்று பெறப்பட்டு வேதம் நித்தியமென்று கூறம் சுருதிக ளோடு மாறுபடுமே எனின், மாறுபடாது; என்னே? நித்தியராகிய சிவபெரு மானுல் அருளப்பட்டமையானும், இறுதிக்காலத்திலே பரமசிவனிடத்து ஒடுங்கிய வேதம் படைப்புக்காலத்தில் முன்போலவே தோன்றுதலானும், அது நித்தியமென்று உபசரித்துக் கூறப்படுதலினுலென்றுணர்க.

## இரண்டாஞ் சூர்ணிகை.



சு*க.* அது அரனுலே உடையது.

- கூ உ. (சூ. பொ.) ஒருவன் ஒருத் தி ஒன்று என்று சுட்டப்பட்ட பி**ர** பஞ்சம் சிருஷ்டியா தி முத்தொழிலேயும் கிவபெருமா**ஞலே உடையது என்ப** தாம்.
- கூடு. இல்பொருளாகிய முயலின் கொம்புக்கு இறந்தகாலம் நிகழ்காலம் எதிர்காலம் என்னும் முக்காலத்தினும் உற்பத்தி இன்மையானும், பிரபஞ்சத்துக்கு உற்பத்தியாதி காணப்படலானும் அது சற்காரியப்பொருளே (உள்பொருளே)யாம்; ஆகலின், பிரபஞ்சம் தோன்றி அழியுமேனும், அது இல்பொருளாய்த் தத்தஞ்சார்பிலே தோன்றி அழியுமென்று புத்தர் கூறு வது பொருந்தாது.
- சுச. மண்முதலாகிய முதற்காரணத் தினின்று உளவாகிய கடமுதலிய காரியப்பொருள்களுக்குக் குலாலன்முதலிய கிமித்தகாரணராகிய செய்வோ ரையின்றி வணதன்முதலிய செய்தொழில்கள் கிகழமாட்டாமைபோல, மா யையாகிய முதற்காரணத் தினின்று உண்டாகும் பிரபஞ்சமாகிய காரியப்பொ ருளுக்கு கிமித்தகாரணஞ்சிய ஒர் கருத்தாவின்றிப் படைத்தல் முதலிய செய். தொழில்கள் கிகழமாட்டாவாம்; ஆதலாற் பிரபஞ்சத் திற்கு ஒரு கருத்தா வாகிய செய்வோன உண்டு என்க.
- உள்பொருளாகிய பிரபஞ்சம் தத்தம் முதற்காரணத் தினின்றம் தானே தோன்றி அழியும், அதற்கு ஓர் கருத்தா வேண்டாம் என்னும் சாங்கியர் கூற்றுப் பொருந்தாதென்க. இதனுற் போதுவகையாற் பிரபஞ்சத்துக்குக் கர்த்தனுருவன் உளன் என்று சாதிக்கப்பட்டது.
- கூரு. '(வெ. பொ.) (1) மகாசங்காரகாலத் திலே ஒடுங்கிகின்ற பிரபஞ் சம் தான் ஒடுங்கு தற்கு கிலேக்களமாகிய மகாசங்காரகாத் தாவினின்றே சிருஷ்டிகாலத் தில் உளதாம்;
- (2) ஒடுங்கிய உலகம் ஒடுங்கியவாறே நில்லாது மீள உண்டாகவேண் டாம், அங்ஙனம் உண்டாகவேண்டுமாயின் முதற்கண்ணே ஒடுங்காது நில

பெறலே சாலும்; அங்ஙனம் நிலேபெருது ஒடுங்குதலும் மீளத் தோற்றுதலும் எதன்பொருட்டாம்? எனின்,

- (3) பிரபஞ்சம் கன்மமலம் பரிபாகமாகும்பொருட்டே ஒடுங்கும் என வும், ஆணவமலம் பரிபாகமாகும்பொருட்டே மீளத் தோற்றம் எனவும் ஒர்க.
- (4) அங்ஙனமாயின், முன்னின்ற பிரபஞ்சம் நாசமாய்விட மற்றேர் பிரபஞ்சம் தோன்றம் என்ற கூறுது, அந்தப் பிரபஞ்சந்தான் ஒடுங்கிக்ன்ற மீள உளதாம் என்றற்குப் பிரமாணம் யாதோ? எனின், கெல்லானது கமு காய் முனேக்காது கெல்லாயே முனேத்து நீளுதலும், பாக்கானது கெல்லாய் முனேக்காது கமுகாயே முனேத்து நீளுதலும் போல, எஃது எவ்வாறு நின்று ஒடுங்கியதோ, அஃத அவ்வொடுங்கியவாறே உளதாம் என்னும் நியமமே பிரமாணம் என்பது.
- குக. குடமுதலிய காரியங்கள் தத்தம் முதற்காரணமாகிய மண்முத லியவற்றில் ஒடுங்குமெனவே கொள்ளப்படுதலின், பிரபஞ்சமாகிய காரியத் துக்கு முதற்காரணமாகிய மூலப்பிரகிருதி மாயையானது நாராயணரது வடி வமே யாதலான், அந்தப் பிரபஞ்சமானது அந்த நாராயணரிடத்து ஒடுங்கு மெனக் கொள்ளுதலே பொருத்தமாமன்றி, முதற்காரணத்தின் வேருகிய கிமித்தகாரணர் எனப்படும் சங்காரகர்த்தாவினிடத்து ஒடுங்குமென்று கூறு தல் பொருந்தாதென்னும் பாஞ்சராத்திரிகள் கூற்றை மறுத்து உதாரண வாயிலாக விளக்குவேம்.
- கு எ. (வெ. பெர்.) '(1) பிரபஞ்சமானது அந்த மூல்ப்பிரகிரு இவடி வினராகிய திதிகர்த்தா எனப்படும் நாராயணரிடத்தில் ஒடுங்கியதெனில், மூலப்பிரகிரு திக்கு மேலுள்ள (வித்தியாகலேயைச் சார்ந்த) அசுத்தமாயாதத் துவபுவனங்களும், அதற்கு மேற்பட்ட (சாந்தி, சாந்தியதீத கலேகளேச் சார் ந்த) சுத்தமாயாதத்துவபுவனங்களும் அம்மூலப்பிரகிரு நி மாயையினுல் வியாபிக்கப்படாமையின், அதற்குக் கிழுள்ள ஏகதேசத்தனவாகிய (நிவிர்த்தி, பிரதிஷ்டாகலேகளேச் சார்ந்த) தத்துவபுவனங்கள்மாத்திரம் அம்மூலப்பிரகி ருதியில் ஒடுங்குவனவரமன்றி (அசுத்த சுத்த) மாயாகாரியத் தொகு தி முழு வதும் அதில் ஒடுங்காதென்க.
- (2) அங்ஙனமாயின், மாயாகாரியத்தொகு தி முழுதும் எங்கே ஒடுங் குமெனில், அது ஸ்திதிகருத்தாவாகிய நாராயணரோடும், கிருஷ்டிகருத்தா வாகிய பிரமாவோடும் தான் தோன்றுதற்குக் காரணமாயுள்ள அந்த மகா சங்காரருத்திரதாண்டவேசுவாரிடத்தே ஒடுங்கும் என்பது.

- கூஅ. இதறை பிரமவிஷ்ணுக்களும் அழிவரென்பது பெறப்பட்டது; படவே, ஒடுங்கின மகாசங்காரகருத்தாவினன்றி உற்பத்தியில்லே என்று சிறப்புவகையால் முதற்கடவுளது உண்மை சாதிக்கப்பட்டது.
- இதனுல் நாராயணரிடத்திற் பிரபஞ்சம் ஒடுங்கும் என்னும் பாஞ்சராத்திரர் கூற்று மறக்கப்பட்டதாயிற்று.
- எ0. மகாசங்காரகர்த்தாவின்மாட்டுப் பிரபஞ்சம் ஒடுங்கி உளதாத லின், இந்த ஒடுங்கிய அவஸ்தையிற் பிரபஞ்சத்தின் அவயவகாரிய சத்தி சமூகமாய், சூக்குமமாய் நிற்பது ஒன்று உண்டு; அதுவே, பிரபஞ்சத்துக்கு முதற்காரணமாகிய மாயைபாமெனத் தெளிக.
- பிரபஞ்சமானது தனக்கு முதற்காரணமாகிய மாயையில் ஒடுங்கு வதன்றி, கிமித்தகாரணரிடத்தில் ஒடுங்குமெனில் பொருர்தாது என்றும், எஃது எதில் ஒடுங்குகின்றதோ, அஃது அதனில் உற்பத்தியாம் என்னும் முறைமைப*ற்றி,* மாயையில் ஒடுங்கிய உலகத்தை மாயையே தோ*ற்று*விக்கும் அதற்கு ஒர் கருத்தா வேண்டாம் என்றம் சாங்கியர் கூறின், அது மண்ணில் ஒடுங்கிய குடத்தை மண்ணே மீளத் தோற்றுவிக்கும், அதணத் தோற்று வித்தற்கு ஓர் குலாலன் வேண்டாம் என்றமைபோலா மாதலின், அக்கூற் *றுப் பொரு*ந்தா*து; ஆ*தலின் முதற்காரணமாகிய மாயையில் ஒடுங்கிய பிரப<mark>ஞ</mark>் சத்தை நிமித்தகாரணகருத்தாவானவர் அதனினின்ற மீளத் தோற்றுவிப் பார் என்பதை உதாரணங்கொண்டு விளக்குதும்.
- ் எஉ. (வெ. பொ.) (1) முன்க்கு ஆதாரம் வித்து; வித்தாக்கு ஆதாரம் நிலம்; அதுபோலப் பிரபஞ்சத்துக்கு ஆதாரம் மாயை; மாயைக்கு ஆதாரம் சுவசத்தி; அச்சத்தி சிவனுக்கு வேருதலின்மையின் சிவன் ஆதாரமாதல் தா னே பெறப்படும்; அதனே,

**வடி ஆ**வ்று கூறு வடி வடலி ராயாம் செ உவற்கொடி இவி அ ஏதஸ்மிர் கல்வக்ஷரே கார்க்யாகாச ஓதச்ச புரோதச்சேதி।

''கார்க்கியே! இந்த அக்ஷாப்பிரம சிவனிலேதான் (அருண்ஞானசத்தி எனப் படும்) ஆகாயம் குறக்கும் மறக்குமாய் அமைந்தது" என்னும் பிருகதாரணிய சுரு தியானும்,

வுகை **சா சாமாம** தீஸ்க் ட்டு ் பிகு கூழு வலி

குணபூதா பராசக்திஸ்ததாசிரய குணீ சிவ31

- ''சிவசத்தியார் குணம்; அவர்க்கு ஆசிரயகுணிப்பொருளாயினர் சிவபிரான்" என்னும் காலோ*த்தா* சுருதியானும் உணர்க.
- ் (2) நிலம் குளிர்ந்தபோது வித்து அதனிடத்து உளதாக, அதினின் றும் முீன தோற்றுமாறுபோல, சிவரைது அபின்ரைத்தி சங்கற்பித்த போது, அதணயாதாரமாகக்கொண்ட மாயையினின்று பிரபஞ்சம் தோன்றும்;

- (3) அந்த மாயையானது சத்தியின்கண் ணுள்ள தாய்நின்று, அச்சத்தி சங்கற்பித்தவழி அவரவர் விணக்கீடாக அவ்வக் காரியங்களே மாறுபடாது தோற்றுவிக்கும் வன்மையுடையதேயன்றி, அல்லாவிடத்து அதணே உடைய தன்று; அது நிலம் குளிர்ந்தவிடத்து வித்து அதன்கட் கிடந்தன்றி முளேயைத் தோற்றுவிக்காத முறைமைபோலாம்;
- (4) ஆகலால் மாயையில் ஒடுங்கித் தோற்றிய பிரபஞ்சம் தனக்கு ஆதாரமாய் கின்ற சிவபிரானது சத்தியில் ஒடுங்கித் தோன்றியதேயாம் என்பது.
- எடு. இதனுற் சிவரைது ஸ்தூலபஞ்சகிருத்தியம் உரைக்கப்பட்ட வாறு காண்க.
- எச. வேட்டைவாளி எனப்படும் குளவியாதற்கு விரும்பும் புழுவுக்கு வேட்டைவாளியானது அப்புழு விரும்பிய வடிவாக அதனே ஆக்குமாறு போல, கிவபெருமான் அவ்வவர் வேண்டிய உருவத்தை அவ்வவர்க்குக் கொடுத்து, அவ்வக்கன்மங்களுக்கு இயைந்த பயணே அவ்வவர்க்கு அருளு வார்.
- எடு. ஒரு காரியத்தை, ''இஃ து இவ்வாருகுக'' என்று கருதுதலாகிய சங்கற்ப ஆற்றல்கொண்டு செய்பவரும், கை முதலிய அவயவ ஆற்றல்கொண் டு செய்பவரும் எனக் கர்த்தாக்கள் இருவகைப்படுவர்; சங்கற்பவாற்றலாற் செய்யவல்லவர் சிவபெருமான் ஒருவரேயாம்; அவயவ ஆற்றலாற் செய்பவர் குலாலன்முதலியோராம். சங்கற்பமாத்திரத்திறை செய்யும் சிவபெருமா னுக்குக் குலாலதையோர்போலக் கட்டுண்டு தொடக்குறுதலாதிய குற்றங் கள் எய்தாவாம்; ஆதலால் அக்குற்றங்களுடைய குலாலதையோருவமை சிவபெருமானுக்கு ஒருபுடை உவமையாய்ச் செல்வதன்றி முற்றுவமையா கச் செல்லாதென்க
- எசு. (வெ. பொ.) (1) காலமானது இறந்தகாலம் நிகழ்காலம் எதிர் காலமுதலியவாக வெவ்வேறு வகைப்பட நின்று தொழிலினத்துஞ் செய் தும் தான் விகாரமுறுது நிற்றல்போல, அவயவ ஆற்றலாற் படைக்காமலும், காக்காமலும், அழிக்காமலும், சங்கற்ப ஆற்றலிஞலே அவற்றைச் செய்தும் வருதலால், அநா திமலமுத்தராகிய சிவபெருமானுக்கு விகாரமுதலிய குற் றங்கள் நோவாம்;
- (2) அவர் பந்தங்களாற் நெடக்குணு திருத்தல் எவற்றை ஒக்குமோ எனில், ஒருவன் கற்ற நூலிலே உள்ள சொல்லும் பொருளும் அவனுள்ளத் திலே உதிக்குங்கால், அவன் உள்ளமானது அவற்முற் ரெடக்குண்ணுத தன்மையிணயும், சொப்பனத் தின்கண்ணே கண்டவைகளேச் சாக்கிரத் தின் கண்ணே நன்கு புலப்படுமாறு அறிந்தவன் அப்பொழுது அக்கனவிஞல் தொடக்குண்ணுத தன்மையிணயும் ஒச்கும் என்பது.

# முன்முஞ் சூர்ணிகை.

## 

எஎ. மற்றிருவரும் முத்தொழிற்படுவர்கள்.

எஅ. (சூ. பொ.) மகாசங்காரத்தொழில் செய்யும் பெருமான் ஒரு வரே பிரபஞ்சததுக்கு முதற்கடவுளாக, பிரமவிஷ்ணுக்களாகிய மற்றிருவ ரும் அம்மகாசங்காரகருத்தாவிறைற் சிருஷ்டியாதி முத்தொழிற்பட்டுச் சுவ தந்திரமின்றி நிற்பார் என்பது.

எகூ. ஒன்றென்றுய்ச் சுட்டி அறிகின்ற சேதனப்பிரபஞ்சமானது அங்ஙனஞ் சுட்டுணர்வின்றி நின்று பிரபஞ்சமணேத்தையும் ஒருங்கு அறிந்து நிற்கும் சங்காரகர்த்தாவின்வழிப் பரதந்திரமாய் நிற்பதன்றிச் சுவதந்திர மாய் நிற்கமாட்டாமையாற் சங்காரகர்த்தா ஒருவரே முதற்கடவுள் எணே யோர் முதற்கடவுளல்லரென்பது கடைப்பிடிக்க.

அ0. தேர் முதலியவற்றைப் பலர் கூடிச் செய்கின்றுர்; அது 8 "நாராயணர் ஒருவரே இருந்தார்" என்றும், 9 "பேரமா முதற்கண்ணே இருந்தார்" என்றும், 10 "இந்திரனே, உன்னில் மிக்கவன் இல்ல" என்றும், 11 "தேவர்களுக்கெல்லாம் முதன்மையாயுள்ளவன் அக்கினி" என்றும், 12 "இறந்ததும் நிகழ்வதுமாகிய உலகத்துக்கு ஆன்மாவாயுள்ளான் சூரியன்" என்றும் சுருதிகள் கூறகின்றமையால், தேரினும் பார்க்க அதி விசித்திரமாயுள்ள பிரபஞ்சத்தைப் படைத்தற்கு நாராயணர், இந்திரன், அக்கினி, சூரியன் முதலாகிய அநேகரையெல்லாம் கடவுளராகக்கொண்டால் என்னே? என்று அநேகேசுவரவாதிகள் கூறின், அவரெல்லாம் குடமுதலிய வற்றுக்குக் குலாலன்முதலாயினேர் உளராதல்போல, பிரபஞ்சத்தின் எக தேசத்துக்கு அவர்த்தாகாரணராய் இருப்பாரன்றி முதற்கடவுளாகார் என்க.

ஏகோஹவைநாராயண ஆசித்|

- 9 ஊிருணை இதைவாக்குக்கை இது இருக்குவேதம், க**்**, கூடகை, கூ.) ஹிரண்யகர்ப்ப8 சமவர்த்தத அக்ரே!
- 10 நகிரி் உதுகைவுத்தால் (இருக்குவேதம், ச, நட்o, க.) நகிரிந்தொதுவதைத்தால்
- 11 கூறிர**ெற** வ**ுடூ 3ொடி உ**வதா காடி (தைத்திரியப்பிராம்மணம், உ, ச, ட, உடை)

**அக்**ரி**ர**க்ரேபி தமோ தேவதாகாம்;

12 வூரைப**ி** சூ **தா ஐமக்ஸ்ஸ்-ஷ**ு (சிவகர்ணுமிர்தம்.) சூர்ய ஆத்மா ஐகதஸ்தஸ்தஷச்ச!

<sup>8</sup> வாகொ உடுவெ நா**ரா**யண கூலிக (இராமாறஐசூத்திரபாஷ் யம், உ, உ, க.கு.)

இர் திரம் மித்ரம் வருணமக்கிமாகுரதோ திவ்யி ஸசுபர்ணே கருத்மார்! ஏகம் சத் விப்ரா பகுதா வதர்தி......

அட. 'சத்தாகிய ஒருவரையே இந்திரன், மித்திரன், வருணன், அக்கினி, அழகிய திவ்ப கருடன் என்றம் அரேக பிரகாரமாக (என்றமையால் இயமன், வாயு, நாராயணன், பிரமா என்றம்) அந்தணர் கூறகின்ருர்"என்று இருக்குவேதம் கூறமாறு, அந்நாராயணர் முதலிய பெயரெல்லாம் சங்கார காரணராகிய முதற்கடவுளயே உணர்த்தி நிற்குமாதலான், செய்துஞ் செய் வித்தும் எல்லாத்தொழில்கட்கும் கர்த்தாவாய்நிற்கும் முதற்கடவுள் மகாசங் காரகர்த்தாவாகிய உருத்திரரேயாம்;

அக. வ¬ரு •ெஷாவெ **ரு •**ு ஆய நஹோ **ந**ெச**ா ம3**்| புருஷோவை ருத்ர\$ சக்மஹோகமோகமே!

அச. ''புருஷராவார் மகாஞகிய (13) சத்து எனப்படும் உருத்திரரே; (அவருக்கு) நமஸ்காரம் நமஸ்காரம்" என்னும் சுருதியிஞல், இருக்குவேதத் திற் சத்து என்று கூறப்பட்டவர் சிவபெருமானேயாம்.

அடு. சுட்டுணர்வுடைய சேதனப்பிரபஞ்சமாகிய பசுக்கள் பலவாயி ஞற்போல, சுட்டுணர்வின்றிகின்ற சங்காரக்கடவுளும் பலர் எனக் கொண் டால் என்ணே? ஒருவரே என்ற கொள்ளுதற்குப் பிரமாணம் என்ணே? எனிற் கூறுதும்:—

அகு. (வெ. பொ.) (1) பிரமவிஷ்ணுமுதலிய சேதனப்பிரபஞ்சத் தொகுதிக்குட்படாத பரப்பிரமசிவபெருமாணுல் அப்பிரபஞ்சத்தொகுதி யானது படைக்கப்பட்டு, காக்கப்பட்டு, அப்பாமசிவனிடத்தே சங்காரமுறு தலால், அந்தச் சங்காரக்கடவுள் ஒருவர்தான் பிரபஞ்சத்துக்கு முதற் கடவுளாவாரன்றி எணேயோர் அவ்வியல்பினராகார் என்க.

(2) கோரியமாகிய பிரபஞ்சம் சடமாகலானும், சேதனப்பிரபஞ்சமாகிய பசுக்களும் ஆணவாதி பாசத்திறை கட்டுண்டு சுட்டுணர்வினவாய் கிற்றலானும், அவற்றை நடாத்துமாறு அவற்றுக்கு வேருய் ஓர் கடவுள் உளர் என்று உணரப்படும்; படவே, பிரபஞ்சம் விசித்திரமாய்த் தோற்றுதலால் அதனேத் தொழிற்படுத்தும் முதற்கடவுள் முற்றறிவு முற்றுத்தோழில் என்னும் இறைமைக்குணங்களுடையர் என்பதும் பெற்றும்; பெறவே, இவ் விறைமைக்குணங்களேயுடைய கடவுளே அமையுமாதலின் மேலும் அவ் வியல்பினராகிய மற்றெரு கடவுள் உளர் எனக் கோடல் மிகை என்னும் குற்றத் தின்பாலதாம்;

<sup>(13)</sup> இவ்விஷயத்தையுற்று ஸ்ரீசீலகண்டசிவாசாரியசுவாமிகளருளிய சைவ பாஷ்யத்து ஈகூத்தியதிகாணத்திற் காண்க. (1. 1. 5–12.)

அங்ஙனமாயின்,

த தா வித்வாக் புண்யபாவே விதூய கிரஞ்சக பாமம் சாம்யமுபை தி (முண்டகம், ஈ. க. ஈ.)

- (4) கமாவ மிவவநுகாணவஆகுகவாற்பாபி கோ்| உடுக்றவ் முன்னல் நானவாரி வக்ஷொகிரு உடிக்கி தகாசசிவவர் முக்காஃ சர்வஞ்ஞத்வாதிகார்மிகாஃ இத்யேவம் குணசங்கிசார்தசாம்யபக்ஷோகிரூபிதஃய
- (5) ''வித்துவான் நன்மை தீமை ஒழித்து மலம் நீங்கினவஞப்ப் பரமசா மியத்தை அடைகின்றுன்" என்றம், ''அங்ஙனமே சிவபெருமாணப்போல முக்தராயினேரும் சர்வஞ்ஞத்துவாதிகுணங்களேயுடையராகின்றுர்; அங்ங னம் குணங்கள் ஆன்மாவிற் சங்கிரமிக்கும் என்னும் சாமியபக்ஷம் நிருபிக்கப் பட்டது" என்றம் வேதத்தினும் சிவாகமத்தினும் காணப்படுதலின், அச் சேதனப்பிரபஞ்சமாகிய பசுக்கள் முதற்கடவுளாவாரோ எனின், முத்தி தசையினும் அவ்வான்மாக்கள் பலவாற்முனும் அடிமையேயாம்; எங்ஙனமெனி ன், இருணீங்கியவிடத்தும் கண்ணுக்குக் காட்சி சூரியணயின்றி அமையாத வாறுபோல, மலம் நீங்கப்பெற்ற முத்திதசையினும் ஆன்மாவுக்கு அறிவு வியஞ்சகமாதல் உடனின்ற அறிவிக்குஞ் சிவத்தையின்றி அமையாமையா னும், கண் ஸ்படிகம் ஆகாயம்போல, ஆன்மா சார்ந்த தின்வண்ணமாய் நிற்ப தன்றிச் சிவபெருமாணப்போலத் தனித்துநிற்கும் ஆற்றலின்மையானும், விளக்கொளியுள் அடங்கிய கண்ணெளிடோல, சிவவியாபகத்துள் வியாப்பியமாய் அடங்கிகிற்கும் இயல்பினதாய், சிவாதுபவம் ஒன்றினுக்கே உரியதாதலானும் அது சிவபெருமாணப்போலப் பஞ்சகிருத்தி யஞ் செய்தற்கு உரித்தாதலின்றிப் பலவாற்முனும் அப்பாம்பொருளுக்கு அடி மையேயாம் என்பது. (இதனுல் ஆன்மாக்கள் பஞ்சகிருத்தியஞ் செய்யும் என்னும் சிவசமவாதிகள் மதம் மறக்கப்பட்டது.)

# முதற் சூத்திரத் தொகைப்பொருள்.

### -34%KE-

அஎ. பிரபஞ்சம் நித்தப்பொருள், அது முத்தொழிலுடையது எனக் கூறல் பொருந்தாதென்னும் மீமாஞ்சகர் கொள்கையும், பிரபஞ்சத்தின் தோற்றக்கேமிகள் கண்ணுக்குப் புலப்படாமையின் பிரபஞ்சம் நித்தப் பொருளென்னும் உலகாயதர் கொள்கையும், பிரபஞ்சம் இல்பொருளாய்த் தத்தஞ் சார்பிலே தோன்றி அழியுமென்னும் புத்தர் கொள்கையும், பிரபஞ் சம் உள்பொருளாயின் கருத்தா வேண்டாம் என்னும் சாங்கியர் கொள்கை யும், ஸ் தி திகர்த்தாவாகிய நாராயணரே முதற்கடவுளாதல்வேண்டுமென்னும் பாஞ்சராத் திரிகள் கொள்கையும், அதிவிசித் திரமாகிய பிரபஞ்சம் ஒருவஞற் செய்யக்கூடாமையின், பிரமாமுதலிய அரேகர் வேண்டுமென்னும் அரே கேசுவரவாதிகள் கொள்கையும், ஆன்மாக்கள் மலம் நீக்கிய முத் திதசையிற் பஞ்சகிருத் தியஞ் செய்வரென்னும் சிவசமவாதிகள் கொள்கையும் மறுத்துச் சித்தார்தஞ் செய்து, பதிப்பொருளாகிய மகாசங்காரருத் திரசமட்டிருபசதா சிவதாண்டவேசுவரப்பேருமான் ஒருவரே உளர் என்று சிறப்புவகையால் நாட்டப்பட்டதாமென்பது.

## முதலாஞ் சூத்திரப் பரீக்ஷைவினுக்கள்.

- க. வடமொழிச்சிவஞானபோதம் எத்தணே அதிகாரமுடையது? தென் மொழிச்சிவஞானபோதம் எத்தணே அதிகாரம் உடையது? அவை யாவை? க.
- உ. பிரமாணவியவிலே கூறப்படும் முப்பொருள்களுள் முதற்கண்ணே கூறப்படுவது எப்பொருள்? உ.
  - ந\_ **வ**டமொழிச்சூத்திரப்பொருள் யா*து*? ந\_,
  - ச. **தெ**ன்மொழிச்சூத்**தி**ரப்பொருள் யா*து?* டூ.
  - ரு. *மு தற்சூத்* திரக்கரு*த்* தரை யா*து*? சு.
  - சு. அதன் பொருள் யாது? எ.
  - எ. முதற்சூத்திரத்தின் பிண்டப்பொருள் யாது? அ.
  - அ. சங்காரம் எத்தண வகைப்படும்? கூ.
  - கூ. நிவிர்த்திகலாசக்காத்தில் அடங்கிய **தத்**துவபு**வனங்க**ள் யானை? கo.
  - கo. பிரதிஷ்டாகலாசக்காத்தில் அடங்கிய தத்துவபுவனங்கள் யாவை? கக.
  - <sub>கக.</sub> வித்தியாகலாசக்காத்தில் அடங்கிய தத்துவபுவனங்கள் யாவை? கஉ.
  - கஉ. சார்திகலாசக்காத் தில் அடங்கிய தத்துவபுவனங்கள் யாவை? கடு
  - கடை. சார்தியதீதகலாசக்காத்தில் அடங்கிய தத்துவைபுவனங்கள் யாவை? கசு.
  - கச. **பு**வனமுதலியன ஒன்றிெஞன்று அடங்கி நிற்றற்கு உவமை யாவை? க**ரி**.
  - கடு. கலாசக்காங்கள் ஒன்றுக்குமேலொ**ன்**று வியாபி*த்து* நி*ற்றற்கு* உவமைகள் யாவை? கசு.

- ககு. எது மகாசங்காரம் எனப்படும்? கஎ.
- கஎ. இங்ஙனம் நிவிர்த்தியாதி ஐந்து கலாசக்காங்கள் கோடற்குரி**ய** சுருதி யாது? சுஅ.
- கஅ. அரங்கள் யாவை? 1.
- ககூ. சக்கும் என்பதற்குப் பொருள் என்ணே? 2.
- உo. இந்த ஐந்து சக்கரங்களுள்ளே சமஸ்த புவனங்களும் அடங்கி யுள்ளன என்றற்குப் பிரமாணச்சுரு தி என்னே? அப்பிரமா ணத்தை அச்சுரு தியில் எம்மண்டலத்து எச்சூக்தத்து எம் மந்திரங் கூறுகின்றது? ககூ.
- உக. வேதங்களின் பொருள் எவற்றுல் அறியற்பாலது? உ0.
- உஉ. நிவிர்த்திக‰ யாது சக்கரம் எனப்படும்? அதணே அதிஷ்டிப் பவர் யாவர்? அவர்க்குரிய வியூகர் யாவர்? அவர் அச்சக் காத்திற் செய்யுங் கிருத்தியங்கள் யாவை? உக.
- உக. பிரதிஷ்டாக‰ யாது சக்காம் எனப்படும்? அதணே அதிஷ்டிப்ப வர் யாவர்? அவர்க்கு வியூகர் யாவர்? அவர் அச்சக்கரத்திற் செய்யுங் கிருத்தியங்கள் யாவை? உஉ.
- உச. வித்தியாக‰ யாது சக்கரம் எனப்படும்? அதணே அதிஷ்டிப்பவர் யாவர்? அவர்க்குரிய வியூகர் யாவர்? அவர் அச்சக்கரத்தில் செய்யுங் கிருத்தியங்கள் யாவை? உடூ.
- உடு. சாக்திகலே யாது சக்காம் எனப்படும்? அதனே அதிஷ்டிப்பவர் யாவர்? அவர்க்குரிய வியூகர் யாவர்? அவர் அச்சக்கரத்திற் செய்யும் கிருத்தியங்கள் யாவை? உச.
- உசு. ச**ா**ர்தியதீதக‰ யாதுசக்காம் எனப்படும்? அதணே அதிஷ்டிப்பவர் யாவர்? அவர்க்கு வியூகர் யாவர்? அவர் அச்சக்கரத்திற் செய் யுங் கிருத்தியங்கள் யாவை? உடு.
- உஎ. சதாசிவர் எதற்குப் பதிப்பிரபுவாய் உள்ளார்? உடு.
- உஅ. அவர் எவ்வடிவினர்? உடு.
- உகூ. அவர் மற்றெப் பெயர் பெறுவர்? உகு.
- ந\_0. அவர் வேற யாது செய்தற்கு வன்மையுளர்? உசு.
- டக. **ஏ**னேக் கலாசக்காங்களிலுள்ள பிரமாமுதலாயினேர்க்கு எல் லாத் தத்துவபுவனங்களேயும் சங்கரித்தற்கு வன்மை உண்டா? உசு.

- ந. உ. கலாதத்துவபுவனங்களோடு பிரமாதி தேவர்களும் சங்கரிக்கப் படுவார்களா? உஎ.
  - டை அவர்கள் சங்கரிக்கப்படாதொழியின் என்ண? உஎ.
- நட சுங்காரத்தொழில் செய்ய வல்லார் யாசென்று இருக்குவேதம் கூறுகின்றது? நூ.
- ந. இருச்சிற்றம்பலவரொழிக்**து** மற்றெவரும் யாதுபற்றி உலக சிருஷ்டியை அறிக்தாரல்லர்? உகூ.
- டிசு. இருக்குவேதத்திற் பாமாகாயத்து ''அத்தியக்ஷ''ராகக் கூறப் பட்டவரும், மகாசங்காரகர்த்தாவும் ஒருவரா? வேரு? டூo.
- நடன. இருக்குவேதத்திற் கூறப்பட்ட பரமவியோமத்தினராகிய அத் தியக்ஷர் பெயர் யா து? நடச.
- நைஅ. உருடம் பிரிவிலே கூறப்பட்ட சமஷ்டிரூபசதாசிவரும், நாள—ம் பிரிவிற் கூறப்பட்ட சதாசிவரும் ஒருவரா? வேரு? நாள.
- ் டி.கூ. சிதாகாயபதியாகிய சதாவெர் இருக்குவேதத்தில் எங்ஙனம் கூறப்படுகின்ருர்? டி.எ.
  - சo. இவர் பாதர் எனப்படுதற்குக் காரணம் என்ண? டஎ.
  - சக. இங்ஙனம் பொருள் கொண்டவர் யாவர்? டிஎ.
  - சஉ. பாதர் என்று இருக்குவேதத்தில் எங்கே கூறப்படுகின்றது? டீஎ.
- சுடை சிவதத்துவங்கள் ®ந்தும் எந்த உபநிடதத்திற் கூறப்பட்டிருக் கின்றன? டுகூ.
- சச. சிவதத்துவம் சத்திதத்துவம் இரண்டும் எவர்க்கு ஸ்**தா** னங்கள்? ந.கூ.
  - ் சடு. சாதாக்கியதத்துவம் எவர்க்கு ஸ்தானம்? டகே.
- சசு. ஈசுரதத்துவம் சுத்தவித்தியாதத்துவம் இரண்டும் எவர்க்கு ஸ்தானங்கள்? டகை.
  - சஎ. இங்ஙனம் எங்கே கூறப்பட்டிருக்கின்றது? ககை.
- சஅ. **ம**குடாகமத்திற் பிரமாமுதலிய ஒன்பதின்மரும் எங்ஙனம் கூறப்பட்டிருக்கின்*ரு*ர்? சுடி,
- சக. சாதாக்கியதத்துவத்துச் சதாகிவஞர்க்குமேல் எவரை ஆவாக னஞ் செய்யுமாறு மகுடாகமம் கூறுகின்றது? சக.
- நி. நிஷ்களர் எனப்படும் இலயசிவளுக்கு இடமாகிய சிவதத்துவத் தைப் பஞ்சகிருத்திய அதிகாரஞ் செய்யும் தாண்டவேசுவர சமஷ்டிரூப சதாசிவளுருக்கு இடமாகக் கூறுதல் பொருத்தமாகுமா? சடு.

- டுக. **மு**ப்பத்தாரும் தத்துவத்தினராகிய தாண்டவேசுவரர் மகே சுவரர்க்குரிய இருபத்தைந்து மூர்த்தங்களுள் ஒருவராகிய சபாபதியா வாரா? சரு.
- டு உ. இந்த மகாருத்திரர் பிரமாமுதலிய மூவர்க்கும் துரியரென்று எவ்வுபகிடதங்கள் கூறுகின்றன? சசு.
  - நிடி. அதற்குத் திராவிடசருதிப்பிரமாணங்கள் என்ணே? சுஎ, சஅ, சுகூ, நிo.
- ரு.சு. உலகத்தைப் படைத்தவர் என்று எங்ஙனம் அநுமானிக்கப் பட்டது? டுக.
  - டுடு. *முத*லாஞ் சூத்திரத்த முதற்சூர்ணிகை **பாத**? டூஉ.
  - ருகு. அச்சூர்ணிகைப் பொருள் யாது? ரி.கு.
- ஞஎ. யாது காரணங்களிஞல் உலகம் முத்தொழிலு**டையது** எ<mark>ன்று</mark> அறியப்படுகின்றது? நிச, நிரு.
- டு அவைபற்றி எக்கொள்கையுடைய மதத்தார் மறுக்கப்பட் டார்? நிகு.
- ருகூ. **மு**த்தொழில் கண்ணுக்குப் புலப்படவில்‰் என்று கூறுபவர் யாவர்? டுஎ
- சுo. திதிகிருத்தியம் நிகழுங்கால் அதற்குத் தூணேயாக நிகழும் கிருத்தியங்கள் என்ண? ரெஅ, (1).
- சுக. உலகம் ஒருங்கே தோன்றி ஒருங்கே நின்று ஒருங்கே அழியக் காணப்படவில்ல என்றமைக்குச் சமாதானம் என்ண? நுஅ, (3).
- சு உ. பொருட்பிரபஞ்சமாத் திரமன்றிச் சொற்பிரபஞ்சமும் **முத்** தொழினுடைய**த**ா? நிகூ.
- கூடி. சொற்பிரபஞ்சம் முத்தொழிலுடையதாயின், சொற்பிரபஞ்சத் துட்பட்ட வேதத்தை நித்தியம் என்று கூறற்குச் சமாதானம் என்ணே? கூo.
  - சுச. இரண்டாஞ் சூர்ணிகை யாது? சுக.
  - சு**ரு. அதன்** பொருள் யா*து?* சுஉ.
  - சுகு. யாதுகாரணத்திஞல் உலகம் சற்காரியப்பொருளாம்? கூட.
  - சுஎ. சற்காரியம் என்பதின் பொருள் யாது? சு.நு.
  - கூஅ. புத்தர் பிரபஞ்சத்தை எங்ஙனம் கூறுவர்? சு.நூ.
  - சுகூ. கடத்தாக்கு முதற்காரணம் யாது? சுசு.

- எ௦. நிமித்தகாரணன் யாவன்? சுசை.
- எக. பிரபஞ்சத்துக்கு முதற்காரணம் யாது? சு.சு.
- எஉ. அதைஞல் யாது சாதிக்கப்பட்ட*து?* சுச.
- எடி. அதற்கு நிமித்தகாரணர் யாவர்? சுச.
- எ<sup>ச</sup>. **ம**காசங்காரகாலத் திற் பிரபஞ்சம் ஒழிக்துபோதற்கும், பின் னர்த் தோற்றுதற்கும் காரணம் என்ண? சு.ரு, (2), (3).
- எடு. **மு**ன்னின்ற பிரபஞ்சம் ஒழியின் மற்றோர் பிரபஞ்சம் தோன் ருது அதுவே தோன்றமென்றற்குப் பிரமாணம் என்ண? சுரு, (4).
  - எசு. மூலப்பிரகிருதி எவரது வடிவம்? சுசு.
  - எஎ. நாராயணருக்கு எதுவரையிற் சங்கரிக்க வன்மையுண்டு? சுஎ.
- எஅ. அந்த மூலப்பகு தியில் எத்தணே கலாதத் துவபுவனங்கள் அடங் கும்? சுஎ, (1).
- எகூ. **மா**யாகாரியதத்துவபுவனக‰களெல்லாம் எவரிடத்தில் ஒடுங் கும்? சுஎ, (2).
- அo. சிறப்புவகையால் எவர் முழுமுதற்கடவுளாகக் கொள்ளப்பட் டார்? சு.அ.
  - அக. அதனுல் எவர் மதம் மறுக்கப்பட்டது? சுகூ.
  - அஉ. மாயை என்றது யாது? எ0.
  - அடை. பிரபஞ்சம் எதிலே ஒடுங்கும்? எக.
  - அச. மாயையில் ஒடுங்கிய உலத்தை எவர் தோற்றுவிப்பர்? எக.
- அடு. **மா**யையில் ஒடுங்கிய உலகத்தை அம்மாயையே தோற்றுவிக்கு மெனல் எதணே ஒக்கும்? எக.
- அசு. முனேக்கு ஆதாரம் யாது? வித்துக்கு ஆதாரம் யாது? பிரபஞ்சத் திற்கு ஆதாரம் யாது? மாயைக்கு ஆதாரம் யாது? சுவசத்திக்கு ஆதாரம் யாவர்? அது எதறை பெறப்பட்டது? வேருதலின்மைக்குப் பிரமாணங்கள் எச்சுருதிகளிற் கூறப்பட்டன? அவை எவை? எஉ, (1).
  - அஎ. வித்து எதன்கட் கிடக்க எப்போது மூனே தோன்றும்? எஉ, (2).
- அஅ. **மா**யை எதன்கட் கிடக்க எப்போது பிரபஞ்சம் தோன் அம்? எஉ, (1), (2).
  - அகூ. மாயை எவ்வியல்பினது? அதற்கு உவமை யாது? எஉ, (3).

- கைo. பிரபஞ்சம் மாயையில் ஒடுங்கித் தோன்றியதேனும் அது வாஸ் தவத்தில் எங்கே தோன்றி ஒடுங்கியது? எஉ, (4).
  - கூக. இதனுற் சிவபிரானது எந்தக் கிருத்தியம் கூறப்பட்டது? எங.
  - கூட. புழு எதண விரும்புகின்றது? எசு.
  - கூடு. அப்புழுவுக்கு விரும்பிய வடிவத்தைக் கொடுப்பது யாது? எச.
- கூச. அங்ஙனம் சிவபெருமான் ஆன்மாக்கள்பொருட்டு யாது செய் கின்முர்? எச.
  - கூரு. கர்த்தாக்கள் எத்த‰ வகைப்படுவர்? எடு.
  - கூசு. சூலாலன் எதைக்கொண்டு குடத்தைச் செய்கின்முன்? எரு.
  - கூஎ. சிவபெருமான் பிரபஞ்சத்தை எங்ஙனம் செய்கின்றுர்? எடு.
- கூஅ. குலாலனு தியோர்க்குப் போலச் சிவபெருமானுக்கு எவ்வியல் பினவாகிய குற்றங்கள் கேரா? எடு.
  - கூகூ. சிவபெருமான் எதுபோல விகாரமுருர்? எசு, (1).
- க00. அவர் பந்தத்திறை *ெருட*க்குருர் என்றமைக்குக் காட்டிய உதாரணங்கள் எவை? எசு, (2).
  - க**்**க. முன்றுஞ் சூர்ணிகை யாது? எஎ.
  - க0உ. அதன் பொருள் யாது? எஅ.
  - கலடை சேதனப்பிரபஞ்சம் எவ்வியல்பினது? எகூ.
- கoச. சேதனப்பிரபஞ்சம் யார் வழிப் பரதர்திரமாய் நிற்கின் றது? எகூ.
- கoரு. தேர்முதலிவற்றுக்குப்போல பிரபஞ்சத்தைப் படைத்தற்குக் கடவுளர் பலர் உளர் எனக் கோடல் கூடாதென்றமைக்கும் பிரமாணம் யாது? அo.
- கoசு. **நா**ராயணர், பிரமா, இந்திரன், அக்கினி, சூரியன் என்போர் த‰வர்களாக எங்கே கூறப்பட்டார்? அo. 8, 9, 10, 11.
  - க0எ. பலரைக் கடவுளாகக் கொள்பவர்க்கு யாது பெயர்? அ0.
- கoஅ. **நா**ராயணர்முதலிய பெயர்களெல்லாம் எவரைச் சுட்டுகின் றன? அஉ.
  - க க. இருக்குவேதத்திற் சத்தெனப்பட்டவர் யாவர்? அச.

ககo. சத்தைப்பற்றி நீலகண்டபாஷ்யகாரர் எங்கே கூறியிருக்கின் மூர்? 13.

ககக. சுட்டுணர்வுடைய பசுக்கள் பலவாயினுற்போல, சுட்டுணர் வின்றி நின்ற சங்காரக்கடவுளும் பலர் என்முல் என்ணே? அசு, (1.)

ககஉ. இறைமைக்குணங்கள் யாவை? அசு, (2.)

கக**ஈ. இ**றைமைக்குணங்களேயுடைய கடவுளே பிரபஞ்சத்துக்குக் கர்த்தாவாயமைய, மற்*ரெருவரைக் கடவுளாகக் கொள்ளலாமா? அசு*, (2.)

ககச. ஆன்மாக்கள் முத்திதசையில் இறைமைக்குணங்களே யெய்துவ செனக் கூறம் சாமானிய சுருதி யாது? விசேட சுருதி யாது? அசு, (3) (4.)

ககடு. ஆன்மாக்கள் பஞ்சகிருத்தியஞ் செய்யும் என்னும் எவர் மதம் மறுக்கப்பட்டது? அசு, (5.)

ககசு. முதலாஞ் சூத்திரத் தொகைப்பொருள் யாது? அஎ.

## பொதுவதிகாரம்.

பாசப்பிரமாணவியல்.

# இ ரண்டாஞ் சூத் தி ரம்.

### ~20000xx

- - **ஈ. அவையே தானே யாயிரு வி**ணயிற் போக்கு வரவு புரிய வாணேயி னீக்க மின்றி *நி*ற்கு மன்றே.

- ச. (இ-ன்.) அவையே ஆய்=(சிவபிரான்) உயிர்களேயாய்; தானே ஆய்= (உயிர்களுக்கு) வேறமாய்; அவையே தானே ஆய் = (உயிர்க்குயிராதற் றன் மையால்) உடனுமாய்; இருவிணயிற் போக்கு வரவு புரிய = (தமத ஆஞ்ஞா சத்தியினுல் ஆன்மாக்கள்) இருவிண காரணமாக இறத்தஃயும் பிறத்தஃயுஞ் செய்ய; ஆணேயின் நீக்கமின்றி அன்றே நிற்கும் = (தமது சமவேத) ஆஞ்ஞா சத்தியினின்றம் பிரிப்பின்றி அநாதி தொடுத்து நின்றருளுவர் எ—று.
  - *நு. (சூ. க. சை.*) \* புநருற்பவம் வருமாறு உணர்த்து*த ஹுதலிற்று*.
- சு. (க. பொ.) மகாசங்காரருத்திரரினின்றம் பிரபஞ்சம் மீள உளதா மென்று வகுத்து உணர்த்துதல்வாயிலாக, கிமித்தகாரணராகிய சிவபெருமா னுக்குச் சிற்சத்தியாகிய துணேக்காரணமுதலிய உள என்று உணர்த்துகின் றது.
- எ. (சூ.பி.பொ.) மேஃச் சூத்திரத்திஞல் உலகத்துக்கு நிமித்தகாரண ரெனப் பெறப்பட்ட பதியாகிய சிவபெருமான்,
  - (1) கலப்பினுல் உடல் ஆயிர்போல அவ்வுயிர்களேயாய்,
- (2) **பொ**ருட்டன்மையாற் கண்ணின் ஞாயிறுபோல அவ்வுயிர்களி**ன்** வேறுமாய்,
- (3) உயிர்க்குயிராதற் றன்மையாற் கண்ணெளியின் ஆன்மபோதம் போல உடனுமாய் கின்ற, ஆணா எனப்படும் தமது சிற்சத்தியிணுல் வரும் நல்விணே தீவிண்களால் அவ்வான்மாக்கள் இறப்பிணேயும் பிறப்பிணேயும் எய்து மாற, தாம் அந்தச் சிற்சத்தியினின்று பிரியாது சமவேதமாய் கிற்பர்.
- அ. இதறை சங்காரகாரணராகிய சிவபெருமான து தடஸ்தலக்ஷணம் எனப்படும் போதுவியல்பு கூறப்பட்டதாயிற்று.

## முதலாஞ் சூர்ணிகை.

### ~~~~

- கூ. அரன் உயிர்களில் இரண்டற நிற்பன்.
- கo. (சூ. பொ.) (மேஃச் சூத்திரத்தில் முதற் கடவுள் அன்றென நீக் கப்பட்ட) சேதனப்பிரபஞ்சமாகிய ஆன்மாக்களும் முதல்வரும் பொன்னும் பணியும்போல அபேதமாமென்று மாயாவாதிகளும், இருளும் ஒளியும் போலப் பேதமென்ற மத்துவரும், சொல்லும் பொருளும்போலப் பேதா பேதம் என்ற பாஞ்சராத்திரிகளும் கூறுதல் பொருத்தமாகாதென்பது போதா, ஆன்மாக்கள் பலவற்றிலுஞ் சிவபெருமான் முனேயாய் நிற்பர்) என்பது கூறப்படுகின்றது.

<sup>\*</sup> புநருற்பவம் — மீளச் சிருவ்⊱டித்தல்.

கக. ஒருவன் விஷயத்தை நோக்குங்கால் ஆன்மபோதமானது கண் ணெளி என்றம் தான் என்றம் வேறபடாது உடனுப் நின்ற நோக்குமாற போல, சிவபெருமான் மீளச் சிருஷ்டிக்குங்கால் ஆன்மாக்களோடு உட ஞய் நின்று செய்வசென்பது பெறப்படும்.

കുടെ പ്രസ്ത്രം പ്രസ്ത അവര്യം പ്രസ്ത്രം പ്രസ്ത

> தத்சா திருச்ய மபாவச்ச ததர்யத்வம் ததல்பதா: அபிசாசஸ்தம் கிசோதச்ச நஞர்த்தா? ஷட்பிசகீர்த்திதா?ய

காட ''நஞ்னுக்கு சாமியம், இன்மை, பேதம், சிறுமை, இழிவு, மறு தலே என்னும் ஆற பொருள்கள்" உண்டென்று சப்தகற்பது ருமம் கூறுகின் றது. இந்த ஆறு பொருள்களுள்ளே ஏகான்மவா திகளால் இன்மைப்பொரு ளும், மத்துவர்களாற் பேதப்பொருளும், சிவாத்துவி திகளாலும் சைவசித் தாந்திகளாலும் சாமியப்பொருளும் கொள்ளப்படுகின்றன. சாதிருசியம் சாமியம் என்பன ஒரு பொருட்சொற்கள்; சாமியப்பொருளே அன்மைப் பொருளிற் செல்வதாம் என்க. அவ்வுண்மை,

கச. நஞிவப<sub>ுக</sub>ு **ந**ிஸ்உு மாயி<sub>கார</sub> ணெ *க***டோ ஹ**ிகூடி **ம**.கிஃ[ நஞிவயுக்த மர்ய சதிருசா திகாணே ததாஹ்யர்த்தகதி என்னும் பரிபாஷேந்துசேகர இலக்கணத்தினுல் உணரப்படுகின்றது.

கடு. இந்தப் பரிபாஷையின் தாற்பரியம் வருமாற:—"அரசுவத்தைக் கொணர்க" என்று தேவதத்தனுக்கு யஞ்ஞதத்தன் ஆஞ்ஞரபிக்குங்கால், தேவதத்தன் (அரசுவம்) குதிரை யல்லாதது மண்கட்டியுமாகலாம் என்று கொண்டு, அம்மண்கட்டியை எடுத்துக் கொடுப்பானல்லன்; பின் குதிரை யல் லாததாயும் (பேதமாயும்), குதிரையின் தோற்றமுதலியன ஒருவாறு ஒப்பதாயும் (அபேதமாயும்) உள்ள கோவேறுகழுதையைப் பிடித்துக்கொணர்ந்து விடுவன் எனப் பொருள் கொள்ளப்படும் என்று கூறப்படுகின்றது. இங்ங னம் வேருயும், வேறன்மையாயும் இருக்கும் அன்மைப்போருளே சைவசித் தாந்திகளால் அத்துவிதத்திலுள்ள அகாரத்துக்குப் பொருளாகக் கொள்ளப்படுகின்றது. இந்த ஆறு பொருள்களுள் முதற்கணின்ற இந்தச் சாதிருசிய மாகிய அன்மைப்பொருளேயே பதஞ்சலி மகாபாஷ்யகாரரும் உடம் அத்தி யாயத்து, உடம் பாதத்து, கடம் ஆந்திகத்தி, குடம் குத்திரத்தில் எடுத்தி ஆண்டிருக்கின்றர். மேலும், இந்தச் சாமியப்பொருளே (கடம் சூத்திரத்தி அகூ, (3)டம் பிரிவிற் கண்டவாறு) முண்டகோபடுடதத்தினும் கொள்ளப்பட்டிருக்கின்றது.

- கள. வாகொ ஈ-செரா நவிகீயாய கஹு-வு ஏகோ ருத்சோ நதுவிதீயாய தஸ்து: i
- கள. ''உருத்திரர் ஒருவரே; அவர் அத்துவிதியராய் இருந்தார்" என்று யசுர்வேத (க. அ. சு.) மும், சுவேதாசுவதரோபநிடத (டி. உ.) மும் கூறுகின் றன. இங்கே நஞ் என்பதிலுள்ள ஞகாரம் நீங்கிவிட, நகாரம் நின்றது. இந்த யசுர்வேதத்திற் காணப்பட்ட சுருதியை ஆதாரமாகக்கொண்டே,
  - கஅ. வைசெவ வெள்டு 3) ஷ 8 மர கூலி கடி வளக் பி வா ஆடி தி படு | சதேவ சௌம்பே க மக்ச ஆசித் ( ஏகமேவாத் வி தி பம்)
- கக. ''சௌமிய! ஏகமாகிய சத்துத்தானே முதற்கண் அத்துவிதீய மாய் இருந்தது'' என்ற சாந்தோக்கியோபநிடதம் கூறுகின்றது. இங்கே சத் எனப்பட்டவரும், உருத்திரர் எனப்பட்டவரும் ஒருவராமெனக்கொண்டு உரைக்கப்பட்டிருப்பதை முதலாஞ் சூத்திரத்து, அச–ம் பிரிவிற் காண்க.
- 20. யசுர்வேதத் தினும் சுவேதாசுவதாத் தினும் நதுவி தீயாய (நவி தீ யாய) என்னும் மொழியின்கண்வந்த (நகா) உயிர்மெய்யில் நின்ற (நகா) ஒற்று நீங்கிவிட, அகாம் நின்றது; நகாமும் அகாமும் ஒரு பொருளுடைய னவேயாம்.
- உக. அகாம் இன்மைப்பொருள்பற்றி வருங்கால், அபோசனம் என் பது உணவினபாவம் (உபவாசம்) எனப் பொருள்படும்.
- 22. அகாம் மறு தஃப்பொருள்பற்றி வருங்கால், அதர்மம் என்பது தருமத்துக்கு மறு தஃயாகிய பாவம் எனப் பொருள்ப0ம்.
- உடி. துவிதம் என்னும் எண்ணுப்பெயருக்குமுன் (அகரம்) எய்தி, அத்துவிதம் என நிற்குங்கால், அது சாமியமாகிய அன்மைப்பொருளேயே உணர்த்திப் பொதுமையில் நிற்கும்; இந்த எண்ணுப்பெயர்மேல் வந்த அக ரம் ''அபோசனம்'' ''அதர்மம்'' என்பவற்றிற் போந்த அகரம்போல, இன் மைப்பொருளேயேனும் மறுதஃவப்பொருளேயேனும் உணர்த்தி நிற்றல் வழக் கத்தின்கண்ணே இல்ஃ; எங்ஙனமெனிற் கூறுதும்:—
- உச. ஒருவன் தன்னிடத்திலே மாம்பழம் இரண்டு இல்ல என்றுல், அவனிடத்தில் மாம்பழம் இல்ல என்றும் பொருள்படும்; இன்றேல் ஒரு மாம்பழக்தானுண்டு என்றும் பொருள்படும்; இன்றேல் அவனிடத்தில் இரண்டுக்கு மேற்பட்ட மூன்று நான்குமுதலிய அனேக மாம்பழங்கள் உண்டு என்றும் பொருள்படும். ஆகலான், மாம்பழம் இரண்டில்ல என்றுல், மாம்பழம் ஒன்றுதான் உண்டு என்று வரைவுபடுத்திப் பொருள் கோடற்கிடனின் மும். ஆதலின் மாயாவாதிகள் அத்துவிதம் என்றதற்கு இன்மைப்பொருள்

கூறி ஒன்றேன்பதும், மத்துவர் மறுதலேப்பொருள் கூறி இரண்டு என்ப பதும் ஒவ்வாவாம்; அத்துவிதம் என்ற சொல்மாத்திரையானே ஒரு பொரு ளென்று பொருள் கொள்ளுதல் பொருத்தமுடைத்தன்று; தானே தன்ணே ஒன்றெனக் கருதவேண்டாமையின், அவ்வாறு கருதும் பொருள் வேறுண் டென்று பெறப்படுகின்றமையினுலாம். ஆதலால் அத்துவிதம் என்னும் மொழிதானே வேறு காரணம் வேண்டாது வேறன்மையை உணர்த்தி கிற்கும்.

- ், உடு. சிவபெருமான் ஆன்மாக்களேயாய் நிற்குமியல்பை உணர்த்து தற்கு உதாரணம் வருமாறு:"—
- உசு. (வெ. பொ.) (1) ஆன்மாவானது உடம்பிண்யும் ஃம்பொறி முதலியவற்றையும் கைக்கொண்டு நிற்க, மற்ருருவன் உடம்புக்கிட்ட பெய ராற் சாத்தா! கொற்ரு! என்று அழைக்குமிடத்து, தான் ''என்னே" என்று நிற்றல் காணப்படலானும், இருவர் கைகோத்துக்கொண்டு நிற்க, அவருள்ளே அழைக்கப்பட்டோனேயன்றி மற்றவன் ''என்னே" என்றல் உலகத்தின் கண் இல்லாமையானும், அவ்வாறன்றி உடம்பின் பெயர்கொண்டு அழைத்த போது உயிர் ''என்னே" என நிற்றற்குக் காரணம் அவ்வான்மாவானது உடம் பெனத் தானென வேற்றமையுறுது அபேதமாய் நின்றமையேயாம்;
- (2) அதபோலச் சிவபெருமான் ஆன்மாக்களிடத்த வேறுபடாது இபைந்து நிற்பர்; அங்ஙனம் இபைந்தவிடத்தும், ஆன்மா ஆன்மாவே; உடல் உடலே; ஆன்மா உடலாகாது; உடல் ஆன்மாவாகாது; அவ்வாருயினும் ஆன்மா உடலாயும், அதற்கு வேருயும் நிற்கும்; உடம்பு அங்ஙனம் நில்லாது; அதுபோல,
- (3) சிவபெருமான் கிவபெருமானே; ஆன்மா ஆன்மாவே; கிவபெரு மான் ஆன்மா ஆகார்; ஆன்மா சிவபெருமான் ஆகமாட்டாது; அவ்வாருயினும், கிவபெருமான் ஆன்மாவாயும் அதனின் வேருயும் கிற்பர்; ஆன்மா அங்ஙனம் கிற்கமாட்டாது என்பது.
- உஎ. இதனுல் ஆன்மாவும் கிவனும் அபேதமாயும், பேதமாயும் நிற் றற்கு அதுபவம் காட்டப்பட்டது.
- உஅ. (உ—ஞ் சூத்திரத்து கசு, கஅ—ம் பிரிவுகளிற் கூறப்பட்ட) ஏகம் அத்துவிதீயம் என்னும் இரண்டனுள்ளே, ஏகம் என்பதின் பொருள் உதார ணவாயிலாகக் கூறப்படுகின்றது:—
- உசு. (**வெ.** பொ.) (1) வேதமானது ஏகம் என்று கூறினமைக்குப் பொருள் ஒன்றேன்பதேயாம், வேறு பொருள்படாது;
- (2) அதற்குத் தாற்பரியம் பதிப்பொருள் ஒன்றே, இரண்டில்லே என்பதாம்;

- (3) இங்ஙனம் பதிப்பொருள் ஒன்றென்று கூறுபவ**ன் அப்ப**திப்பொரு ளுக்கு வே*ரு*சிய பசு எனப்படும் ஆன்மாவாம்;
- (4) பதியும் அறிவுடைப்பொருளேயாக, ஆன்மாவும் அறிவுடைப் பொருளேயாக, (ஆன்மாவைப் பதியாகிய பிரமமென்று மாயாவாதிகள் கொள்ளுமாறு உரையாது), அவ்வான்மாவைப் பசு என்றது எதனுலெனின்,
- (5) அவ்வான்மா ஆணவமலத்தோடு கட்டுண்டு நின்றமையாற் பசு எனப்படும்;
- (6) இங்ஙனம் பதிக்கும் பசுவுக்கும் வேற்றுமை கூறின், பிரமமில்லே யேல் ஒரு பொருளுமின்மும் என்னும் சுருதியின் தாற்பரியம் என்னே எணில்,
  - (7) **அமாஅமா**சி இதை நா∘ மிடுவைகஃ வ**ாண** உ**அ}டதை** க**ெலிநா** ந வரு**ல**ரதிஸ்√ா உ**க்கொராணா** இகாமுவகி∥

சராசரா தி ஜந்தூநாம் கிவைக° பிராண உச்பதே। ் தம் விநா ந பிரவிருத்திஃ ஸ்பா தக்ஷராணு மகாரவத்॥

- (8) ''அகாவுயிரில்ஃயேல் (ஏணேய) உயிரெழுத்து மெய்யெழுத்துக் களுக்கு இயக்கமில்ஃயாம்'' (என்னும் முறைபற்றி),
- (9) ''சேதஞசேதனப் பிரபஞ்சத்துக்குச் சிவபெருமா**ன் பிராணன்** எனப்படுகின்றமையின், (பிர்மமாகிய) அவரையின்றி அவற்றுக்கு இயக்கம் இன்றென்பதேயாம்".
- ா∟். இதறை சிவபெருமான் ஆன்மாக்களுக்கு வேருயும், வேறன் மையாயும் நிற்றற்கு அதுபவம் காட்டப்பட்டது.
- டக. இனி அத்துவிதம் என்பதின் பொருள் உதாரணவாயிலாகக் கூறப்படுகின்றது:—"
- ந. உ. (ெவ. பொ.) பண்ணும் அதனின் வேருக எண்ணப்படும் இசை யும் போன்றம், பழமும் அதனின் வேருய் எண்ணப்படும் சுவையும் போன் றம், சர்வவியாபகராகிய சிவபெருமானது திருவருள் ஆன்மாக்களிடத்தில் வேற்றமையின்றி நிற்கும்; இதனேயுற்றே வேதம் அத்துவிதம் என்ற அவ் விடங்களிற் கூறும் என்பது.

ஏகாகிய பதியாய் நின்ற பாப்பிரமசிவபிரான் ஆன்மாக்கண்மாட்டு வேறன்றி நிற்றலான், ஏகமேவாத்துவிதீயம் (வனக2ெவா ஆட்சப்பு) என்று சருதி கூறியதாம் என்க.

நந. இசையாகிய குணமும் பண்ணுகிய குணியும், சுவையாகிய கு**ணமும் பழமா**கிய குணியும் வியாப்பிய வியாபகமாயிருக்கும் ஒப்புமைமா*த்*  திரையாயிருத்தல் நோக்கியன்றே, ஆன்மாக்கள் கிவபிரானில் வியாப்பிய வியாபகமாயிருக்கும் முறைபற்றி, அக்குணகுணிகள் உவமையாக எடுத்தா ளப்பட்டன. குணகுணிகள்போல ஆன்மாக்களும் கிவபெருமானும் உடனு தற்கும், அவ்வாறு உடனுகாமைக்கும் அநுபவம் கூறப்பட்டது.

- ஈ. ச. "இரண்டாஞ் சூத்திரத்து உகு ம் பிரிவில் ஆன்மாவும் சிவமும் வேறன்று என்றும்; உக்க – ம் பிரிவில் வேறு என்றும் ஈ. ஈ. – ம் பிரிவில் உடனுப் என்றும் தனித்தனி வெவ்வேறு உவமைகள் எடுத்துக்காட்டப்பட்டன வன்ரே; இப்போது அம்மூன்றும் ஓர் உவமைக்கண் நிகழுமாறு காட்டப்படு கின்றது: "—
- ஈ. சூ. (வெ. பொ.) (1) உருக்கிய அரக்கோடு செறிந்த கற்பொடி யானது,
- (2) **அ**வ்வாக்கிறேடு ஒன்*ரு*ப் (பேதமாய்), ஒருங்கியைக்து (அபே**த** மாய்), நீக்கமின்றி (உடனுப்) நின்*ரு*ற்போல,

சிவபெருமான் ஆன்மாக்கண்மாட்டு,

- (<sup>3</sup>) ஒருங்கு கூடி (அபேதமாய்), கின்று (பேதமாய்), கீக்கமின்றி யுடனுதலால்,
- (4) (கலப்பிஞல் அபேதமாய்) உலகேயாம், பொருட்டன்மையாற் பேத மாய்த்) தானேயாம், (உயிர்க்குயிராதற் றன்மையால் உடனேயாய்த்) தானே உலகேயாம் என்று கூறப்பட்டது; \*\*

ந. சு. **மே**லே கூறிய பொருள் ஞாணுவாணபாஷ்யத் <del>தி</del>ல்,

லாக்ஷாசிலிஷ்டம் சிலாசூர்ணம் யதா தக்மயதாம் கதம்। ததா ஸ்வாத்மசி திருஷ்ட்வேசம் வதாம்யோம் ஐகக்மயம்॥

- டிஅ. ''அரக்கிஞேடு சேர்ந்த கற்சூர்ணமானது அரக்கினியல்பை அடைந்தவாறுபோல, எனது ஆன்மாவிற் சிவபெருமாணக் கண்டு, இவரை உலகமேயாயுள்ளார் என்று கூறுகின்றேன்" என்றும்,
- டகை. ''சடையார் புனதுடையான்'' என்றற் இருடக்கத்த திருவீழி மிழீலத் தேவாரத்திருப்பதிகத்தில், ''எட்டுத்திசை தாஞய், வேரு, யுடஞ ஞனிடம் வீழிம்மிழஃயே'' என்றம்,

<sup>\*</sup> இந்த வெண்பாப்பொருளின் எஞ்சிய பாகத்தை சஅ, (5)—ம் பிரிவிற் காண்கை.

- சo. ''புறச்சமயத்தவர்க் கிருனாய்'' என்றற் இருடக்கத்துச் சிவப்பிர காசச் செய்யுளில், ''பொற்பணிபோலபேதப்பிறப்பிலதா யிருள்வெளி போற் பேதமுஞ் சொற்பொருள்போற் பேதாபேதமுமின்றிப் பெருதால் சொன்ன வறத்திறனுல் விளேவதாய், உடலுயிர், கண்ணருக்கன், அறி வோளிபோற் பிரிவற மத்துவிதமாகும்") என்றம் காணப்படுகின்றமையால் கo-ம் பிரிவிற் கூறப்பட்ட மதத்தினர் கூற்ற மறுக்கப்பட்டவாறம், சைவ சித்தாக்திகள் கொள்கை நிறுத்தப்பட்டவாறும் காண்க.
- சக. கஹை நே**ுரைவை வூபை)** பிராஹை கக்கிவா நூஷி**ர**வி விவ<sub>ி</sub>்| கஹை க**ுதி** ஜே புடைந**ி** இஜ் ஹை கவிர**ுமு நாவமை) தாரி** அஹம் மதாபவம் சூர்யச்சாஹம் கக்கிவா ந்ருஷிரஸ்மி விப்ரவ அஹம்குத்ஸமார்ஜு கேயந்யிருஞ்ஜேஹம் கவிருசரா பச்யதா மா॥

(பதச்சேதம்) கூடையூ, இநு-ை, கூடையூ, வூடையூ-பூ, வ, குடையூ, கூடியோநு, ஐவிஃ, கூடியி விவூஃ, கூடையூ, கூடிக்கு, கூடையூ, கூடில், உருநா, வரு, கா, இரு.

- சு உ. ''நான் மனுவாயினேன், சூரியனுமாயினேன், நான் கக்ஃவோன் என்னும் இருஷியாயினேன், விப்பிரைகென்றேன், அர்ஐ-நிகுமாரணையே குற் சருக்கு அருள்பாலிக்கின்றேன், மேதாவியாகிய உசனராயுள்ளேன், என்னேப் பாருங்கள்" என்று இருக்குவேதத்து, ச--ம் மண்டலத்து, உசு – ம் சூக்தத்து க–ம் மந்திரத்தினும்,
- சாட. ஐஷிவ**ா3**ெ. இவை வூகிவெடி உடை இந**ுரு உ**வல் வாகுப**ி** பிறு கி| ய வாவை வெடிராவும் வந்தியே இதன் மநாபவம் சூர்யச்சே தி! யு ஏவம் வேதாஹம் பிரம்மாஸ்மி ச இதம் சர்வம் பவதி!
- சச. ''நான் மனுவாயினேன், சூரியனுமாயினேன் என்றம், நான் பிரமமாயிருக்கின்றேன் என்ற எவன் அறிகின்று 3 அவன் இவைபெல் லாம் ஆகின்றுன் என்றம், வாமதேவரிஷி கூறிஞர் என்ற பிருகதாரணியத்து, டைம் அத்தியாயத்து, சடம் பிராம்மணத்து, க0–ம் மந்திரத்தினும், சிவோகம் பாவினயுற்ற வாமதேவமுனிவர் யானே உலகேலாமாயினேன் என்ற கூறுதலானும்,

- சசு. ''தூணப்படுவதும் காணப்படாததுமாகிய ஈதெல்லாம் என்னுல் வியாபிக்கப்பட்டன; நானே உலகத்துக்கு நாதன், என்னிலிருந்தே அணேத்தும் பிரவர்த்திக்கின்றன; நானே பிரமம், நானே அநக்ஷகரமாக அறியற்பாலன்" என்று சர்வஞ்ஞானேத்தரம் ஆன்மா எல்லாமாய், அல்லனுமாய், உடனு மாய் கிற்குமென உயிர்கண்மேல் வைத்துக் கூறுதலானும்,
- சஎ. ஆன்மாக்களும் சிவபெருமாணப்போல அபேதமாயும், பேத மாயும், உடனுயும் நிற்கும் சிவனது இலக்கணத்தை யுடையனவோ எனின், அன்று;
- சு.அ. (5) பாசக்கூட்டத் தினின்ற நீங்கித் தனியாய் நின்ற ஆன்மாவி னகத்துச் சோகம்பாவிண எனப்படும் சிவோகம்பாவிணயிஞற் சிவபெரு மான் புகுந்து வேற்றுமையின்றித் தோற்று தலான், இந்த முத்திநிலேயில் யானே உலகெலாமாயினேன் என்று கூற நேர்ந்ததாம். அதுபற்றி ஆன்மாக் கள் அவ்வாறுகமாட்டா என்க.
- சக. மகாபாரதம், அரிவம்சம், வாயுசங்கிதை, கூர்மபுராணம், லிங்க பராணம், ஸ்கார்தபுராணம் என்னும் இதிகாசபுராணங்கள் கூறுமாறு, உப மன்னியுவினிடத்துக் கிருஷ்ணர் வைதிக பாசுபததீகைஷ எனப்படும் மந் திரசம்ஸ்காரதீகைஷ பெற்று, தம்மையும் தமது தலேவராகிய சிவபெரு மாணயும் உணர்ந்து, சிவோகம்பாவினயில் தேர்ந்து நின்றமையாலன்றே, வாமதேவமுனிவரைப்போல, அந்தக் கிருஷ்ணர்
  - டுo. குஹை8் ஒ க<sub>ி ஆ</sub>ெகோர**ெமுந வூகொ**ஜ**்**கலு அஹமிதம் கிருத்சிரமேகாம்சோ ஸ்திதோ ஜகத்। (பகவற்கேதை, கo. சஉ.)
- நுக. ''நான் இவ்வுலகமணேத்தையும் ஒர் அம்சத்திஞுலே வியாபித்திருக் கின்றேன்" என்று பகவற்கீதை கூறமாறு, யானே உலகேலாமாயினேன் என்று கூறற்கும்,
  - நு உ. வனவ**ு கா ததொ ரா**ஜு கூடாபொ தெ மூ **நொ ஹாரி**்| உ**ஶை பா பா ஆ நை நா நா வி நில** வெழுக் து வா ததோ சாஜர் மஹாயோகேச்வசோ ஹரிவ தர்சயாமாஸபார் ததாய பசமம் ரூபமைச்வசம்!! (பகவற்கீதை, கக. கூ.)
- ருடை. ''இங்ஙனஞ் சொல்லி மஹாராஜாவே, மகாயோகீசுவரராகிய கிருஷ்ணர் அர்ச்சுனர்க்கு மேலாகிய விசுவருபத்தைத் தரிசிப்பித்தார்'' என்று கூறுமாறு, அர்ச்சுனர்க்கு விசுவருபம் காட்டற்கும்,

ஞ்சு. தௌாவ ஹாரு ஸ்கூ தல தெ நஶ் கொக்கா த நஃ| ෫෫ஶ-√ ஞ் ு வகா ஆா ெம வா ஸ - வெ மிவெலி த்டி∥ தஞ்சோபஹாரம் ஸ்வகிருதம்கைசம் கைகமாத்மக்≀ ததர்ச திரியம்பகாப்யாசே வாசுதேவே நிவேதிதம். (துரோணபருவம், அக. உ.)

- நிடு. ''அருச்சுனர் தாம் இராப்போதிலே தம்மாற் கிருஷ்ணர்க்கு கிவேதிக்கப்பட்டவற்றைச் சிவபிரான் பக்கத்திற் கண்டார்" என்று துரோண பருவம் கூறுமாறு, தம்மேல் அர்ச்சிக்கப்பட்ட புஷ்பங்களேச் சிவபிரான் திருமுடிமேற் காட்டற்கும் வன்மையுடையாயினர்.
- நிகூ. இரண்டாஞ் சூத்திரத்து நடகும் பிரிவிற் கூறப்பட்டவாறு, அபேதம், பேதம், உடனுதல் என்னும் மூவகை இபல்பும் தன்கண்ணே தோன்ற நிற்கும் அத்துவிதத்தின் உண்மை உரைக்கப்பட்டது.

## இரண்டாஞ் சூர்ணிகை.

## 

- டுஎ. ஆன்மாக்களுக்குக் கன்மபலன்களே அரனே கொடுப்பன்.
- டு அ. (சூ. பொ.) ஒரு பட்டணத்தைக் காக்கும் அரசன் தனது கிறைச்சாஃத்தொழிஃ ஒருவனிடத்து வைத்தல்போல, முற்றறிவும் போரு ளுமுடைய கிமித்தகாரணராகிய சிவபெருமான் உயிர்களோடியைக்து கின்று பிரபஞ்சத்தை மாயையினின்று தோற்றவிக்குங்கால், அவர் அங்ஙனம் செய் வதாகிய தமது துணக்காரணமாகிய ஆஞ்ஞாசத்தியை இருவிணகளிடத்து வைத்து நடாத்துதல் முறைமையாகலால், ஆன்மாக்களுக்கு இரு கன்மங் களேயும் சிவபெருமான் தமது ஆஞ்ஞையிலைல் அருளுவர் என்பதாம்.
- ருகூ. இருவிகோ எனப்படுவது முற்சென்னங்களில் ஈட்டப்பட்டு மாயையிலே கட்டுண்டு கிடந்த புண்ணிய பாவங்களாம்; இதனுல் மாயை ஒன்று உளதாதலும் பெறப்பட்டது. இங்ஙனம் தமது ஆஞ்ஞாசத்திகொண்டு சிவபெருமான் செய்யுங்கால், அவரது சுவதந்திரத்துக்கு யாதும் இழுக் கிலிலயாம்.
- சுo. <sup>4</sup>விண ஒன்று உண்டு என்பதற்கும், அதுவே உயிர்க்குப் பயனும் எய்தும் என்பதற்கும், மறுசெனனத்தில் விண ஏறும் என்பதற்கும், அது சிவபெருமாணயின்றி எய்தாது என்பதற்கும் பிரமாணம் என்ண எனிற் கூறுதும்: **ப**

- சுக. (வெ. பொ.) '(1) 'இல்லது தோன்றுது என்பத முதலாஞ் சூத் தொத்து சு டி — ம் பிரிவிறைற் பெறப்படுகின்றமையின்,
- (2) *பு*ன் உளதாகும் புண்ணிய பாவம் என்னும் இருவகைத்தாகிய சஞ்சித விணயானது தன் பயஞைய இன்பதுன்பங்களேயும், அவை நுகர்தற் குரிய இடமாகிய உடஃயும் தோற்றுவிக்க,
- (3) அவ்வின்ப துன்பங்களின் துகர்ச்சி ஆன்மாக்களுக்கன்றி உட லுக்கின்மையால், அவ்வான்மாக்கள் உட2ல அடைந்த இன்பதுன்பங்களே அநுபவிக்கும்,
- (4) முன் விண்பானது அநுபவிக்கப்பட்டொழிர்தால் மறுபிறவி யாகிய மேலேக்கு விண் எங்ஙனம் உண்டாகுமெனில்,
- (5) *பு*ன் செய்த விணையை இப்போது அநுபவிக்குங்கால் அதற்குத் துணேக்காரணமாய் நேரும் விருப்பு வெறுப்புக்களே) மேலேக்கு விணயாய் ஏறும்.
- (6) அங்ஙனமாயில் அந்த விணயே பயனுக வருதல் சாலும். சிவ பெருமான் என ஒர் கடவுள் எதன்பொருட்டோ? எனில்,
- (7) உழவர் செய்யும் தொழினுக்குத் தக்கபயணே விளேகிலம் பிறப்பிப் பதன்றி அத்தொழில் தானே உண்டாக்கமாட்டாதவாறுபோல, உணவும் வித்துமாய் முன்தொடுத்து முறையேவரும் பிராரத்தவிண ஆகாமியவிண என்பவற்றைச் சுவபெருமான் அவ்வான்மாக்களுக்குக் கூட்டுவாரன்றி, அவ் விணகள் தாமே வந்து ஆன்மாக்களுக்குப் பயன்களாக எய்தாவாம்.
- கூ உ. "இரு விண ஜடமா தல்பற்றி ஆன்மாவைச் சென்றடையமாட்டா தாயினும், ஆன்மாக்கள் அறிவுடைப்பொருள்களா தலில் அவ்விருவிணப் பயண அறிந்து எடுத்து அநுபவிக்கும், அதற்கு ஓர் கர்த்தா எற்றுக்கெனிற் கூறுதும்:"
- சுடி. (வெ. பொ.) ஒருவன் இரும்பிண எடுத்து கேரே பிடிக்குங்காற் காந்தமானது அதண வலித்துக்கொள்ளுமாறுபோல, சிவபெருமான் விணப் பயன்களேப் பிறழாமல் நுகர்விக்குங்காற் புண்ணிய பாவங்களேச் செய்யும் ஆன்மாக்கள் தமக்கு நிலக்களமாகிய உடம்பின்கண்ணேயிருந்து அவ்விணப் பயன்களே அநுபவிக்கும். ஆன்மாக்களுக்குத் தமக்கெனச் சுதந்தா அறிவின் மையானும், விண ஐடமா தலானும், மாயை சிவபெருமானது ஆணேயையே தனக்குத் தாரகமாகக்கொண்டுநிற்றலானும்,, சிவபெருமானெழிந்து அவ் விணப் பயன்களே மற்றெவர்தாம் பெத்தகாலத்தில் அறிந்து ஆன்மாக்களுக் குக் கூட்டுவார்? எவருமிலர் என்பதாம்.

- சு ச. "அவ்விணே ஆதியோ? அநாதியோ? ஆதி எனில், முன்பில்லா த**து** இடையே தோற்றும் எனல் சற்காரியவாதத்துக்கு எலாது; அநாதியாயின், ஒருவர் கூட்டவேண்டுவதில்ஃயோமெனின், கூறதும்:—
- கூடு. (வெ. பொ.) (1) கொலலின்கண்ணே உமியும், செம்பின்கண்ணே களிம்பும் எக்காலத்த உளவாயின என்ற ஆராயுங்கால், அந்த நெல்லும் செம்பும் உளவாயினவன்றே உள்ளனவன்றி இடையே வந்தன அன்மும்;
  - (2) **கா** ஆ**காடைக<sub>வ</sub>ெத**ிர **மா த ஹ ஐஸ் 8**¬உர ஹரு **க**ி தாம்ச காளிகவத் யோகாத் ஸஹஜஸ் சமுதாஹ்ரு த<sup>்</sup>!
- (3) "செம்பிற் களிம்புபோல ஆணவம் (ஆன்மாவைப்பற்றி யிருத்த லால்) அத சகசம் எனப்பட்டது" எனச் சிவாகமம் கூறுகின்றது. அதுபோல மலம், மாயை, கன்மம் என்னும் மும்மலங்களும் அநாதியே உள்ளனவாம். சூரியனுல் தாமரைப் பூவுக்கு அலர்தலும் கூம்புதலும் கிகழுமாறுபோல, சிவ பெருமானது திரோதான சத்தியினுல் மும்மலங்களும் தத்தம் காரியங்களேச் செய்யும் என்பதாம்.
- கூகு. மூலமலத்தின் காரியம் மயக்கத்திற்கே துவாதலாகிய மோகமும், மதித்தற் கேதுவாதலாகிய மதமும், ஆசைமிகு திக்கே துவாதலாகிய இராக மும், கவலுதற்கு எதுவாதலாகிய கவலேயும், தடித்தற்கு எதுவாதலாகிய தாபமும், வாடுதற்கு எதுவாதலாகிய வாட்டமும், நானைதே எதுவாதலாகிய விசித்திரமுமென எழுவகைப்படும். இங்ஙனம் பவுஷ்கராகமத்துப் பசுப்பட லத்திற் கூறப்படுகின்றது.
  - சுஎ. மாயையின் காரியம் தனுகாணமுதலாயின.
  - சுஅ. இருவிணயின் காரிபம் இன்பதுன்பமுதலாயின.
- சுகூ. திரோதானசத்தியானது பாகம் வருவித்தற்பொருட்டு ஆணவ மலத்தின்வழிகின்று மோகமுதலியவற்றைத் தொழிற்படுத்துவதாகிய சிவ சங்கற்பத்துக்கு ஏதுவாதல்பற்றி மலம் என்று உபசரிக்கப்படும்.
- எo. இங்ஙனம் மலம் கன்மம் மாயை திரோதானம் மாயாகாரியம் எனப் பாசம் ஐவகைப்படும். இச்சூத்திரத்திறைப் பாசத்தினுண்மை சாதிக் கப்பட்டது.
- எக. **ட**ியையானது சுத்தமாயை எனவும், அசுத்தமாயை எனவும் இருவகைப்புடும்.
- எஉ. சுத்தமாயையானது ஊர்த்துவமாயை எனவும், அசுத்தமாயை யானது அதோமாயை எனவும்படும்.

- னடை. சிவபெருமானது தாதான்பியசத்தியாகிய கிரியாசத்தியைப் பரிக்கிரகசத்தியாகிய சுத்தமாயை என்று கிலர் கூறவது பொருந்தாதாம் என்க. பரிக்கிரகசத்தி என்பது வேண்டும்போது தொழிற்குக் காரணமாகக் கொள்ளப்படுவது.
- எச. தாதான்மிய சத்தி என்பது எக்காலத்தும் விட்டுப்பிரி**யா**தசத்தி எனப் பொருள்படும்.
- எடு. சுத்தமாயையானது (இலய, போக, அதிகாரத்துக்குரிய) சிவம், சத்தி, நாதம், விக்து, சதாசிவன், மகேசுவரன், உருத்திரன் என்போர்க்கும், விஞ்ஞாதைலர் பிரளயாகலர்க்கும், சரியை கிரியாபோகத்துற்றேர்க்கும் தனு காண புவன போகங்களேப் பிறப்பிப்பதாய், நித்தியமாய், வியாபகமாய், அரு வமாய், ஐடமாய், சொல்வடிவும் சுத்தமாகிய பொருள் வடிவும் தோன்றுதற்கு முதற்காரணமாய், மயக்கஞ் செய்யாததாய் இருப்பது.
  - எசு. உயால் வதாவு கியப்து மு-லாலா யடு காzஃகி| ஸாக- கு-ணைடு நீ முடுவா நிப் சதாப்ஷெயமுடினினி| லயாதி வ்யாவிருதிர் யத்ச சுத்தாதவா யதோஐகி! ஸாது குண்டலிக் சம்போர் கித்யாதிஷ்டேய ரூபிணீ!!
- எஎ. ''எந்த வஸ்துவிலே சிவபெருமானுடைய லய, போக, அதிகா பம் உளதோ, எதினின்ற சுத்தாத்துவாவானது பிறக்கின்றதோ, அது சிவ பெருமானுக்கு அதிஷ்டானருபமாகிய சுத்தமாயை எனப்படும்" என்று பவுட்கராகமம் கூறுகின்றது.
- எஅ. சுத்தமாயையினின்றம் சூக்குமை, பைசர்தி, மத்திமை, வைகரி என்னும் நால்வகை வாக்கும் தோன்றம். இந்த வாக்குக்களில் இலக்ஷணங் களே முறையே சிவஞானசித்தியார் க–ஞ் சூத்திரத்த உடி, உஉ, உக, உ0–ஞ் செய்யுள்களிற் காண்க.
- எகூ. சுத்தமாயையினின்று \* சிவதத்துவம், சத்திதத்தும், சாதாக் கியதத்துவம், ஈசுவரதத்துவம், சுத்தவித்தியாதத்துவம் என்றும் சிவதத்து வம் ஐந்தும் தோன்றம்.
- அ<sup>0.</sup> அசுத்தமாயை, காலம், நியதி, க**ல**, வித்தை, இராகம், புருஷன் என்றும் ஏழும் வித்தியா*தத்துவ*ங்களாம். இ*தற்குப் பிசமாணம்*,

கால சுவபாவோ கியதிர் யதிருச்சா பூதாகி யோகி புருஷ இதி சிந்தியம்।

<sup>\*</sup> முதலாஞ் சூத்திரத்த டி.அ—ம் பிரிவிலே கிவதத்துவங்கட்குப் பிரமாணம் காண்க

என்னும் சுவேதாசுவதரோபரிடதத்து க–ம் அத்தியாயத்து உ–ம் மர் திரமே. இம்மர்திரம் வித்தியாதத்துவம் ஏழையும் உணர்த்தும் என்பதற்கும் பிருகச்சாபாலோபரிடதத்திற் கூறப்பட்ட சிவதத்துவம் ஃர்துக்கும் உபப் பிருங்கணப் பிரமாணம் வருமாறு:—

அஉ. ....வு நுக்கி ஆக்கி കുത്രേരു **ചെവ**്ടു ജോയെ ആക്ര പെരിക്ക് ച്ച് പ്**ച**്യ ുനെകु° ഘതഥ പരഹ്ഹീ ⊸ തൃട്ഗേ തെ ഘട്ചയെ വരി (ஆாரானு விசிட்டார் விசிட்டார் விசிரு இரி இழி இரி இரி கா⊚ுஸ்வாவா மூரு அபி ஆவ **மூ**ு ஆம்வின் கி  $_{f am}$   $_{f z}$   $_{f z}$   $_{f z}$   $_{f z}$  ക $_{f z}$ മില**കു** പണടക്കു കൊന്നുന്റെ ചെടു ഇന്റി എ<sup>യ</sup> ഉച്ചു പ്രത്യായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില് .....புருஷெஸ்யது அந்தாங்கதயா தத்வபஞ்சகம் பரிகீர்த்திதம்! நியதி கோலராகச்ச வித்யாச ததநந்தரம் கலாச பஞ்சகமிதம் மாயோத்பக்கம் முகீச்வாட (மாயாந்து பிசுகிருதிம் வித்யாந் மாயாசுருதி ரிதீரிதா () தஜ்ஜார்பேதா கி.தத்வா கி.சுருத்யுக்தா கி க ஸம்சய 🛭 ເ கால≎ ஸ்வபாவோ நியதிரிதிச சுருதிரப்ரவீத்। ஏதத்பஞ்சகமேவாஸ்ய பஞ்சகஞ்சுக முச்யதே! அஜாகர் பஞ்சதத்வாகி வித்வாகபி விமூடதீ31 கியத்யதஸ்தாத் பிரகிருதேருபரிஸ்த\$ புமாகயம்। வித்யாதத்வமிதம் புரோக்தம் சுத்தவித்யா மஹேச்வ**ொ**ள சதாசிவச்ச சக்திச்ச சிவச்சேதர்து பஞ்சகம்। சிவதத்வமிதம்பிரம்மர் பிரஞ்ஞார பிரம்ம வாக்யத811.

அடி. ''புருஷனுக்கு (1) நியதி, (2) காலம், (3) இராகம்,(4) வித்தை, (5) கலே என்னும் தத்துவங்கள் ஐந்தும் அந்தரங்கமாகக் கூறப்பட்டன எனவும், இவை (6) மாயையினின்ற உண்டாயின எனவும், இதற்குப் பிரமாணம் ''காலஸ்வபாவோநியதி" என்னும் (சுவேதாசுவதா) சுருதியாம் எனவும், (7) புருஷனுக்கு இந்த ஐந்தும் பஞ்சகஞ்சுகம் எனப்படும் எனவும்,

இதணே உணராதோன் வித்துவாஞயினும் மூடனே எனவும், பிரகிருதிக்கு மேலும் கியதிக்குக் கீழுமுள்ளான் (7) புருஷன் எனவும், (இங்ஙனம்) இக்த வித்தியாதத்துவம் கூறப்பட்டது எனவும், சுத்தவித்தியாதத்துவம், ஈசுவர தத்துவம், சாதாக்கியதத்துவம், சத்திதத்துவம், சிவதத்துவம் என்னும் இக்தும் கிவதத்துவம் என்னும் இக்தும் கிவதத்துவம் முற்றறிவு முற்றுற்கு நிலுடைய பிரமம் என்னும் வாக்கியத்தோடியைக்கது எனவும் கைலாசசங்கிதை கேடம் அத்தியாயத்து உகைடம் சுலோகமுதலியவற்றிற் கூறப்பட்டிருக்கின்றது.

- அச. ஆன்மதத்துவம் இருபத்திணைகும் சடம் பிரசிநோபரிடதத்து அடம் மக்திரத்தினும், மாயாவாதிகட்குரிய வராகோபரிடதத்தினும், சூத கீதையினும், சாங்கியநாலினும் பிரசித்தமாதலின், அவை ஈண்டுக் கூறப் படாது விடப்பட்டன.
- அரு. சிவதத்துவம் ஐக்தும், வித்தியாதத்துவம் எழும், ஆன்மதத்து வம் இருபத்திணைகுமாகச் சேர்ந்த முப்பத்தாறு தத்துவங்களும் பொதுவும், சிறப்பும், பொதுச்சிறப்பும் என மூவகைப்படும்.
- அசு. **பு**வனவடிவாகிய தத்துவங்கள் எல்லோர்க்கும் பயன்படுதலிற் போது எனப்படும்; சூக்குமதேக வடிவாகிய தத்துவங்கள் தனக்குப் போக நகர்தற்குக் கருவியாதலிற் சிறப்பு எனப்படும் ஸ்தூலதேகவடிவாகிய தத்து வங்கள் தனக்குப் போகநுகர்தற்கும், சந்தனம் பூமாஃபோல மணேவிமுதலி யோர் அதுபவித்தற்கும் பயன்படுதலிற் பொதுசிறப்பேனப்படும்.
- அஎ. சிவசத்திக்குரிய ஞானேச்சாக்கிரியை மூன்றனுள்ளே, யாண் மெற்றூருபெற்றித்தாய் வியாபரிக்கும் இச்சாசத்தி யொழிர்து, மற்ற ஞான மும் கிரியையுமாகிய இரண்டும் தனித்தனி வியாபரிக்குங்கால்,
  - (1) சிவதத்துவம் ஞானமாயும்,
  - (2) சத்திதத்துவம் கிரியையாயும், ஒத்து வியாபரிக்குங்கால்,
  - (3) சாதாக்கியதத்துவம் ஞானமும் கிரியையும் ஒத்ததாயும், ஏறிக்குறைக்து வியாபரிக்குங்கால்,
  - (4) ஈசுவரதத்துவம் கிரியை ஏறி ஞானம் குறைந்தும்,
- (5) சுத்தவித்தியாதத்துவம் ஞானம் ஏறிக் கிரியை குறைந்**தும்** கிற்கும்.

- (6) அசுத்தமாயாதத்துவம் சித்தமாய், அரூபியாய், ஒன்*ரு*ய், பிரபஞ் சத்துக்கு வித்தாய், முதல்வனுக்கு ஓர் பரிக்கிரகசத்தியாய், புவனம், போ கம், தனு, காணங்களே உயிர்களுக்குக் கொடுப்பதாய் உள்ளது.
- (7) **கா**லதத்துவமான து இறக்தகாலம், கிகழ்காலம், எதிர்காலம் என முத்திறப்பட்டுக் காரியப்பிரபஞ்சத்தைக் காலவரையறை செய்து கன்ம**த்தை** எல்ஃப்படுத்தி கிற்பது.
- (8) *நி*யதிதத்துவமான*து அவரவர்* செய்த கன்மத்தை அ**வரவரே** துகருமா*ற*ு கியமிப்பது.
- (9) கலாதத்துவமானது ஆன்மாவைப்பற்றிய ஆணவத்தை ஏகதேசத் தில் நீக்குவது.
- (10) வித்தியாதத்துவமானது ஆன்மாவின் ஞானசத்தியை ஏகதேசத் தில் விளக்குவது.
- (11) இராகதத்துவமானது ஆன்மாவின் இச்சாசத்தியை விளக்கிப் போகத்திற் செலுத்துவது.
- (12) புருஷதத்துவமானது (மாயையினின்று தோற்றிய கஃ வித்தை இராகம் என்பன ஆன்மாவின் கிரியை ஞானம் இச்சை என்பவற்றை விளக் கியபோது, காலம் கியதிகளுட்படப் பஞ்சகஞ்சுகமுடையதாய் அந்த இச்சை முதலிய மூன்றையும் எகதேசத்தில் மருவிப் போகத்தில் உன்முகமாய் நிற் பது.
- (13) குண தத்துவமான த (கஃயினின் றம் அவ்வியக்கமாய்த் தோன் றிய) மூலப்பிரகிரு தியின்கண்ணே சாத்துவிகம், இராசசம், தாமசம் என வியக்கமாகி மூலகைத்தாய், ஒவ்வொன்று முத்திறப்பட்டு ஒன்பதுவகைப் படுவதாம்.
- (14) புத்திதத்துவமான அ குண தத்துவத்தினின் அம் தோன்றி ஆன் மாக்கள் செய்யும் இருவிணக்கோக வந்த விடயத்தை இன்னதென நிச்ச யிப்பது.
- (15) அகங்காரதத்துவமானது என்னேடொப்பாரில்லே என்னும் அகந்தைப்படுதற்குக் காரணமாய், யான் என்றும், எனது என்றும் ஒருப்பட் டெழுந்திருப்பது.
- (16) மனத்தத்துவமானது தைசசவகங்காரத்தினின்றும் தோன்றி, எதிர்ப்பட்டதொரு விடயத்தை இஃது யாதாகற்பாற்றெனச் சித்தருபமாய் கின்று சிக்தித்தும், பின் அதன்மீது ஃயமுற்று கிச்சயிக்குமாறு ஆசை பிறப் பித்து கிற்கும்.

- (17) செவி ஆகாயத்தினிடமாகஙின்று (\*) சத்தத்தை அறிதற்குத் தானமாயுள்ளது.
- (18) **மெ**ய் வாயுவினிடமாக நின்று பரிசத்தை அறிதற்கு**த் தான** மாயுள்ளது.
- (19) கண் அக்கினியினிடமாக நின்று ரூபத்தை அறிதற்குத் தான மாயுள்ளது.
- (20) **வா**ய் அப்புவினிடமாக கின்று இரசத்தை அறிகற்குத் தான மாயுள்ளது.
- (21) மூக்கு பிருதிவியினிடமாக நின்று கந்தத்தை அறிதற்குத் தான மாயுள்ளது.
  - (22) வாக்கு ஆகாயத்தினிடமாக நின்ற வசனிக்கும்.
  - (23) பாதம் வாயுவினிடமாக நின் $m{y}$  கமனஞ் செய்யும்.
  - (24) பாணி தேயுவினிடமாக நின்று இடுதல் ஏற்றல் செய்யும்.
  - (25) பாயுரு அப்புவினிடமாக நின்று மலசலங்களேப் பிரிக்கும்.
  - (26) உபஸ்தம் பிருதிவியினிடமாக கின்று ஆனந்தஞ் செய்விக்கும்.
- (27) சப்தம் ஆகாயம் தோ*ற்றுதற்குக் காரணமாயு*ள்ள சூக்கு**ம** தன்மாத்திரை.
- (28) பரிசம் வாயு தோன்றுதற்குக் காரணமாயுள்ள சூக்கும **தன்** மாத்திரை.
- (29) *உ*ருபம் தேயு தோன்று தற்குக் காரணமாயுள்ள சூக்கும **தன்** மாத்திரை.
- (30) இரசம் அப்பு தோன்று தற்குக் காரணமாயுள்ள சூக்கும தன் மாத்திரை.
- (31) கந்தம் பிருதிவி தோன்று தற்குக் காரணமாயுள்ள சூக்கும தன் மாத்திரை.
- (32) ஆகாயதத்துவம் வெளியாதல் இடங்கொடுத்தலாகிய குணமும் தொழிலுமுடையது.

<sup>(\*)</sup> இந்தச் சத்தம் பரிசமுதலியன, ஆகாயம் வாயு முதலிய பூதங்களின் குணங் களாம். 27, 28, 29, 30, 31–ம் இலக்க முதலியவற்றிற் காணப்படும் சத்தம் பரிச முதலியன, சூக்குமபூததன்மாத்திரைகளாம். அதுபற்றி அவ்விருதிறத்துச் சத்தாதிகளுக் குள்ள பேதம் கண்டு கொள்க.

- வாயுதத்துவமானது சலித்தல், பாந்தவற்றைத் திரட்டுதலாகிய குணமும் தொழிலுமுடையது.
- (34) தேயுதத்துவமானது சுடுதல், ஒன்றுவித்தலாகிய குணமும் தொழிலுமுடையது.
- (35)அப்புதத்துவமானது குளிர்தல், பதஞ்செய்தலாகிய குணமும் தொழிலுமுடையது.
- (36) பிருதிவி தத்துவமான தாகடினமா தல், தரித்திடுதலாகிய குணமும் தொழிலுமுடையது.
- இங்ஙனம் சிவதத்துவமுதற் பிருதிவிதத்துவம் இறுதியாகிய முப்பத்தாறு தத்துவங்களின் தொழிலே அறிதலே தத்துவருபம் எனப்படும்.
- விணேயானது ஈட்டப்படுங்கால், அத மேனம் வாக்கு காயம் என் தைம் மூன்றினும் மந்திராத்துவா *முத*லிய அத்துவாக்களிடமாக *ஈட்டப்* IJĿB,
  - (1) வ்லதால கன்மமாய் ஆகாமியம் எனப் பெயர்பெறும்;
- பின்னர்ப் பக்குவமாகும் வரையும் சூக்கும கன்மமாய்ப் புத்திதத் துவம் *பற்றுக்கோடாக* மாயையிலே *கிடந்த*ை சஞ்சிதம் *எனப்* பெயர் பெறம்;

பின்னர்,

- என்னும் மூன் (3)போகம் சாதி, ஆயுசு, றிற்கும் ஏதுவா ய், முறையே,
- (4) (\*) சனகம், (†) தாரகம், (‡) போக்கியம் என்றும் மூ வகைத்தாய்,
- (<sup>5</sup>) (<sup>¶</sup>) **அ**பூர்வம், சஞ்சிதம், புண்ணியபாவ**ம்** என்றும்புரி யாயப் பெயர் பெற்று,
- 🗸 (6) 🛮 ஆதிதேய்விகம், ஆத்தியான்மிகம், ஆதிபௌதிகம்
  - (\*) சனகமானது செரீராதிகளே உண்டாக்குவது.
  - (†) தாரகமாவது குறித்த காலம் வரையும் சரீரமாகத் தாங்குவது.
  - (‡) போக்கியமாவதை விஷயரூபம்
  - $(\P)$ அபூர்வம் காணப்படாதது.

என்னும் முத்திறத்திறை பலதிறப்பட்டு, அதிசூக்கும கன்மமாகிய பிராரத் தம் எனப்பெயர் பெறும்.

- (1) ஆதிதெய்விகமானது தாய்வயிற்றின்கண்ணே கருப்பாசயத்து வேதணே, பிரசவவேதணே, உடம்பு திரைதல் முதலிய மூப்பால் வரும் துன் பம், அளவிலா அஞ்ஞானத்தால் வரும் சங்கற்பவேதணே, யமன் உயிர்கொண்டு போகும்போது எய்தும் மாணவேதணே, நாகத்துன்பம் முதலியவாக இங்ங னம் தெய்வத்தையே காரணமாகக்கொண்டு வருவதாம்.
- (3) வா தபித்த கிலேஷ்மங்களாலும், குஷ்டவியா தியாலும், நீரிழிவாலும், வெதுப்பினுலும், சூலே வியா தியினுலும், சத்துருக்கள், மனிதர், விலங்குகள், பேய், கள்வர் என்பவராலும், கொசுகு ஈ முதலியவற்றுலும், இராக்ஷ தர்களாலும், ஆண் பெண் கூடிப்பிரிதலாலும், குருவிங்கசங்கமமா தி தேவதாகாரிய பரிபாலனம், தவசு என்பவற்றுலும், சம்பத்து மிகு தியினுல் அடாதன செய்து அநுபவித்தலாலும் உண்டாவன சரீரத்தைப்பற்றிய விதனமாம்.
- (4) மனேவி மைந்தரைப் பிரிதலாலும், திரவிய முதலியன தம்மைவிட்டு கீங்குதலாலும் உண்டாகும் சோகம், அறிவுடையோரை, வடிவுடையோரை, சம்பத்துடையோரைக் காண்டலாலும் கேட்டலாலும் உண்டாகிய அழுக் காற்றினுல் எய்தும் விதனம், மானத்துக்கு ஆனிவந்த காலத்தில் உண்டாய விதனம், பஞ்சேந்திரியங்களுக்கு விஷயமாயுள்ள பதார்த்தங்களின்மீது வைத்த ஆசையால் வரும் துன்பம், கோபத்தினுல் வரும் விதனம் | என்னும் இவை மனத்தைப்பற்றியு விதனமாம்.
- (5) ஆதிபௌதிகமாவது குளிரால் வரும் துக்கம், மழையினுல் வரும் நடுக்கம், உஷ்ணமுடைய கோடைக்காலத்தால் வரும் துன்பம், காற்றினுல் வரும் துன்பம், மின்னல் இடி என்பவற்றுல் வரும் துன்பம் என்பவைகளாம். ஆதிபௌதிகமானது ஐடப்பொருள் காரணமாக வருவதாம்.
- (6) இவ்விண்கள் உலகம், வைதிகம், அத்தியான்மிகம், அதிமார்க்கம், மாந்திரம் என ஐவகைப்பட்டு ஒன்றற்கொன்ற உயர்வுடையதாய் முறையே கிவிர்த்திகலே, பிரதிஷ்டாகலே, வித்தியாகலே, சாந்திகலே, சாந்தியத்தகலே என்பவைகளில் அடங்கி, அசுத்தபோகம், மிச்சிரபோகம், சுத்தபோகம் என்பவைகளில் அடங்கி, அசுத்தபோகம், மிச்சிரபோகம், சுத்தபோகம் என்பவைகளேக் கொடுக்கும்; கூவல், தண்ணீர்ப்பந்தல் முதலியவற்றை அமைத்தல் உலகபுண்ணியம்; யாகமுதலியவற்றைச் செய்தல் வைதிகபுண்ணியம்; சிவ பூசை முதலியவற்றைச் செய்தல் அத்தியான்மிக புண்ணியம்; போகஞ் செய்தல் அதிமார்க்கபுண்ணியம்; மந்திரோச்சாரணம், ஞானசாஸ்திர முதலிய வற்றை ஒதுதல் மாந்திரபுண்ணியமாம்.

# முன்ருஞ் சூர்ணிகை.

#### ~201000

- கூo. உயிர்கள் அச்சுமாறிப் பிறக்கும்.
- கூக. (சூ. பொ.) தோற்றமும் நாசமும் தொடர்ச்சியாய் உரிமையா யுள்ள பொருட்கே யன்றி ஏணேப்பொருட்கு உற்பத்தி கூடாமையால், ஆன் மாக்கள் உடல் மாறியே பிறக்கும் என்பதாம்.
- (2) பின்னர்ச் சாக்கிராவஸ்தையிற் கண்டவைகளேச் சொப்பனம் காணும் காலத்திலே மறந்து அறிவு வேறுபட்டாற்போல, முன்னரே உடம்பு நீங்குங்காற் கண்ணும் காதும் கெட்டமையும், பூதசாரசரீர முதலியவற்றை எடுத்துச் சுவர்க்க முதலியவற்றிலே சென்றமையும், அங்கே இன்பமுதலிய வற்றை அதுபவித்தமையுமாகிய இவற்றை மறந்து அறிவு வேறுபட்டு,
- (3) முன்னுடம்பு நீங்குங்கால் அடுத்த விணேயினுற் காட்டப்படும் தெய்வப்பிறப்பு, மக்கட்பிறப்பு, விலங்கின் பிறப்பு, நாகர்ப்பிறப்பு என்னும் நால்வகைப் பிறப்பைப்பற்றி ஆன்மா அவாவுமாறு மனஞ் செலுத்து தலால், அந்தப் பிறவியின் கண்ணே செல்லுதற்கு ஏதுவாகிய புண்ணியபாவ சேஷத் திறைலே சூக்கும தேகத்தோடேயே சென்று, அம்மனம் தள்ளிய பிறவிக்கு வாய்ந்த கருவின்கண்ணே விழும்.
- கூ.ஈ. இதறை பிறவி யெடுக்குங்காற்படும் இயல்புகள் கூறப்பட்ட வாறு காண்க.
- கூச. சூக்கும் உடம்பாவது சத்தம், பரிசம், ரூபம், இரசம், கந்தம் என்னும் காரண் தன்மாத்திரை இந்தம், மனம், புத்தி, அகங்காரம் என்னும் அந்தக்காணம் மூன்றுமாகிய எட்டினும் ஆக்கப்பட்டது. இந்தச் சூக்கும் வுடம்பின் காரியமே ஸ்தூலவுடம்பு; இறக்குங்கால் இம்பொறிகளுள்ளே கண்ணும் காதுமே முதற்கண்ணே கெடும்.
- கூடு. ஸ் தூல சரீ 1ம் கெட்டுப்போகச் சூக்கும தேகத்தோடு ஆன்மா வானது பூதசாரமாகிய தேவசரீ 1 முதலியவற்றை எடுக்கும் என்றமையால் உடல் மாறுதலும்,

- கூகு. சுவர்க்கலோக முதலியவற்றிற் செல்லும் என்றமையால் இடம் மாறுதலும்,
- கூஎ. **ந**னவின் கண்ணே கண்டவற்றைக் கனவின் கண்ணே மறந்தாற் போல, கண் செவி கெட்டமை, சுவர்க்கமடைந்தமை, ஆண்டு அநுபவித் தமை, என்பவற்றை மறக்கும் என்றமையால் அறிவுமாறுபடுதலும்,
- கூஅ. கண் செவி கெட்டுச் சுவர்க்கஞ் சென்று, கன்மசேஷத்திறைற் கருவில் வீழும் என்றமையாற் பஞ்சாக்கினி வித்தையினியல்பும் பெறப்படும்.
- . குகூ. (1) இந்தச் சரீரத்தை விடுத்துப் போகுங்கால், இச்சரீரத் துள்ள மற்றைப் பூதங்களோடியைந்த சூக்குமபூத ஐலத்திறேடு கூடி அக்கினி யாகக் குறிக்கப்படும் சுவர்க்கலோகத்தை அடைந்து, அந்த அமிர்தமயமா கிய தேகத்தின் வடிவமாய் உருத்திரிந்த ஐலங்களோடு சோப்பெற்றுத் தேவர் களுக்கு உபயோகமாகி, அத்தேவர்களோடுதானே அங்கே விசேஷபோகங் களே அநுபவித்து, பிராம்மணு சிசரீரத்தைக் கொடுக்கும் எஞ்சிய கன்மத் தோடு அவ்வான்மாவான து கன்மங்களேச் செய்யும்பொருட்டு இவ்வுலகத்தை நேரக்கி,
  - 🖊 (2) 🏿 அக்கினியாகக் குறிக்கப்பட்ட மேகத்தை அடைகின்றது;
- / (3) பின்னர் மழைத்துளிகளோடு அக்கினியாகக் குறிக்கப்படும் பூமி க்கு வருகின்றது;
- / (4) அங்கிருந்து நெல் முதலிய தானியங்களோடு சேர்ந்து உணவு வடிவாகி அக்கினியாகக் குறிக்கப்பட்ட புருஷசுரீரத்தை அடைந்து,
- (5) இந்திரியம்யமாகிய அந்த அப்புவோடு கூடி மற்றோர் அக்கினி யாகக் குறிக்கப்படும் பேண்ணே அடைகின்றது; புருஷ சரீரம் என்று கூறற் கியன்ற சரீரமாக மாறிய அப்புவோடு சேர்ந்து கன்மத்துக்கியைந்தவாறு பிராம்மணுத் சரீரமாகப் பிறக்கின்றது. இதுவே பஞ்சாக்கினி வித்தையினியல்பு. இவ்வுண்மை பிரமசூத்திரத்து நடம் அத்தியாயத்து கடம் பாதத்து கடம் சூத்திரத்துக்கு ஸ்ரீரீலகண்ட சிவாசாரிய சுவாமிகளருளிய பாஷ்யத்தினுல் உணரப்படும். இதலை துறக்கம், மேகமண்டலம், நிலம், தந்தை, தாய் என்னும் இவ்வைந்திடத்தையும் அக்கினியாகவும், அவ்விடங்களில் எய்திய ஆன்மாவை ஆகுதியாகவும் வைத்துத் தியானித்தலே, பஞ்சாக்கினிவித்தையாம் என்று பெறப்படுகின்றது.
- கoo. (1) (வெ. பொ.) பாம்பு தோஃ உரித்தப் பிறிது ஒருதோஃப் போர்த்துச் செல்லுதலும், புருஷன் நனவுடம்பினின்று நீங்கிக்களுவுடம்பிற் செல்லுதலும், யோகிகள் தமது உடம்பை விடுத்து மற்றோர் சரீரத்திற்போய்

மீளுத்துமாகிய இம்மூன்றும் ஆன்மா ஸ்தால சரீரம் விட்டுப் போதற்கு உவ மைகளாகவும்,

(2) குடாகாயம் ஆகாயத்தோடு கூடுதல் என்பது ஆன்மா மகாசங்கார காலத்திற் சூக்குமதேகம் விட்டுப்போதற்கு உவமையாகவும் போந்தன.

ஆதலாற் குடாகாய உவமை ஸ்தூலசரீரம் விட்டுப்போதற்கு உவமை யாகக் கூறப்படுவதின்*ரு*ம்.

நான்காஞ் சூர்ணிகை.

#### ~~~

- க<sup>்க</sup>. **அ**ரன் சர்வவியாபகன்.
- கoஉ. (சூ. பொ.) சிவபெருமான் ஒன்றே, வேறே என்னும் இருதன் மையுமின்றி, அவ்விரண்டற்கும் பொதுவாய் யாங்கணும் வியாபகமாய் நிற்ற லால், அவர் ஆன்மாக்களுக்கு மீளச் செனனம் உளதாதற்குக் காரணமாய், இருவிணேகளேச் செலுத்தி நிற்கும் தமது ஆணே எனப்படும் சிற்சத்தியோடு சமவேதமாய் நீக்கமின்றிச் சர்வவியாபகராய் நிற்பர் என்பதாம்.
  - (காட) முதுவோகவல் இத்துக்கை முதிசோலை இடு இறையும்? முதிலு மைத்து இவர இல் திரைக்க நக்கா நகி காடிர தல் இந்மொகி ஆல் வஹி உடையாரிவு முதிமுதி தொய் ஆல் இரை வஹி உடியை வி தலி சக்த யோஸ்ய இகத்கிருத்கிகம் சக்திமாம்ஸ் து மஹேச்வால் சக்திஸ் து சக்திமத்ருபாத் வ்ய திரேகம் கவாஞ்சதி தாதாத்மிய மகயோர் கித்யம் வக்கிதாஹகயோரிவ சக்திசக்தி மதோர்ய ஸ்மா தபேதஸ் சர்வதா ஸ்திதல் 1.
- க0ச. ''இவ்வுலகெலாம் அவர் சத்திகளே; மகேசுவரர் சத்திமான்; சத்திமானே விடுத்துச் சத்தி வேறுபடாது; (சத்தியும் சிவமுமாம்) இருவரின் தாதான்மியம் அக்கினியும் சூடும்போல நித்தியம்; சத்திக்கும் சத்திமானுக் கும் எக்காலத்திலும் பிரிவில்லயாமாகலின்" என்று ஸ்ரீலீலகண்ட சிவாசாரி யர் பிரமகுத்திரத்து, கடம் அத்தியாயத்து, உடம் பாதத்து, கடம் சூத்திர பாஷ்யத்தில் உதகரித்தமைபற்றி உணர்ந்துகொள்க.
- கoரு. வடசொல்லாகிய \* அன்னியயோக வியவச்சேதம் என்பது பிறி தினியல்பு நீக்குதல் எனவும்,

<sup>\*</sup> அன்னியயோக வியவச்சேதம் அயோக வியவச்சேதம் என்பன நன்னூல்விருத் தியுரை உஅச–ம் சூத்திர வுரையில் விளக்கப்பட்டிருக்கின்றன.

- கoசு. அயோக வியவச் சேதம் என்பது இயல்பின்மை நீக்குதல் என வும் தமிழிலே மொழிபெயர்க்கப்படுமாறுபோல,
- க0எ. **ச**மவாயம் என்னும் வடசொல் நீக்கமின்றி நிற்றல் என மொழி பெயர்க்கப்படும்.
  - க0அ. சமவாயம் என்றது தாதான்மிய சம்பர்தத்தையேயாம்.
- கoகூ, தாதான்மியம் என்பது பொருளான் ஒன்றேயாயும் ஒருவாற் ருற் பேதமாதற்கும் உரிமை உடையது.
- ககo. (1) (வெ. பொ.) ஆன்மாக்கள் பலவும் தாமேயாம் என்னும்படி நிற்பவரென்று மேலே கூறிய பிரமாணத்தினுல், சிவபெருமான் ஒரு பொரு ளாதல் கூடாது; எங்ஙகைமெனின்,
- (2) ஒன்றேயாமாயின், கங்காதீரத்திலே நின்ற ஒரு மனிதன் காவிரி தீரத்தினும் ஒருங்கு நிற்கமாட்டாமைபோல, ஒரு பொருள் ஓரிடத்திருப்ப தன்றி யாங்கணும் வியாபிக்கமாட்டாமையான் என்க.
- (3) அங்ஙனமாயின், சிவபெருமான் இருபொருளாய் நிற்பொனக் கொண்டால் என்னே எனின், யாங்கணும் அவையே தாஞய் உளஞதல் கூடாது; அஃதாவது தன்னிடத்தே வேற்றமையுடையானுக்குப் பிறபொரு ளின்கண் வேற்றமை யின்றி வியாபித்து நிற்றல் கூடாதாமாதலின் என்பது.
- (4) எவ்விடத்தும் அவர் உளரல்லர் எனக்கொண்டால் என்ணே எனின், எவ்விடத்து எத்திறப் பொருள்கள் உண்டோ அவ்விடத்து அவையெல்லாம் (உஅ, 16-ம்பிரிவிற் கண்டவாற) அகரவுயிரெழுத் தில்ஃயேல் அக்கரங்களெல் லாம் இயங்கமாட்டாமைபோல, சிவபெருமா வேயின் மி இயங்கமாட்டாவாமா தலின், யாண்டும் அவர் இல்ஃ எனல் பொருந்தாது.
- (5) பின் இதற்குச் சமாதானம் என்ண எனில், எங்கும் உளராகிய முதல்வர், சூரியனும் கொணமும்போல ஒன்*ருதற்*கும் இரண்டாதற்கும் பொது வாய்த் (தாதான்மியத்திறை) சிவமும் சத்தியுமாய் இயைந்து நிற்பர் என்ப தாம்.
- (6) அங்ஙனமாயின், பசுபாசங்களும் வியாபகம் உடையன எனப் படுதலின், அவைகளும் ஒன்று வேறு என்னும் இரண்டுமின்றிச் சிவபெருமா ணப்போல வியாபகமாய் நிற்பனவாம் எனப்பெறப்பட்டு, அவை சிவபெருமா ஞேடு சமமாமாறு செல்லுமோ எனின், அவை சிவபெருமானது வியாபகத் தை கோக்கவியாப்பியமாதலிஞுலும், பாசங்கள் சிவபெருமானுக்கு உடைமைப் பொருள்களும், பசுக்களாகிய ஆன்மாக்கள் அவருக்கு எப்போதும் மீளா அடிமைகளும் ஆதலினுலும் செல்லாதென்க.

- ககக. இதுபற்றியே சுந்தாமூர்த் திநாயஞர், திருவாரூர்த் தேவாரத் தில், ''மீளாவடிமை யுமக்கே யாளாய்'' என்றும், கச்சியப்பமுனிவார் திருத் தணிகைப்புராணத் தில், ''பாய வாருயிர் முழுவதும் பசுபதி யடிமை, யாய வெவ்வகைப் பொருள்களு மவனுடைப் பொருள்கண், மேய விவ்வண மலது வே றின்றென வுணர்ந்த, தூய மெய்த்தவத் தடியவர் துணேயடி தொழுவாம்'' என்றும் ஒதியருளியதூஉம் என்க.
- கக**உ**. தன்ணே விளக்குவதும் விஷயங்களே விளக்குவதும் தானேயாய சூரியனே,
- ககடை. விடயங்களே விளக்குங்காற் கதிர் எனவும், தன்ண விளக்குங் காற் கதிரோன் எனவும் இருதிறப்பட்டு இயைக்து நின்முற்போல,
- ககச. அநாதி முத்த சித்துருவாகிய முதல்வர் புறப்பொருளே நோக் காது ஒன்றிலும் தோய்வின்றித் தாமே சுயம்பிரகாசமாய் நிற்கும் தம் உண் மையிற் சிவம் எனவும்,
- ககடு. புறப்பொருளே கோக்கி உலகெலாமாகி வே*ரு*ய் உடனுமாய் இங்ஙனம் ஆன்மாக்களிடத்து கிற்கும் தன்மையிற் ச<u>த்</u>தி எனவும், தாதான்மி யத்தால் இருதிறப்பட்டு,
- ககசு. பின்னர்ச் சிருஷ்டியாதி பஞ்சகிருத்தியஞ் செய்யுந்தன்மையிற் பதி எனவும் பெயர் பெறுவர் என்பதாம்.
- ககள. தீயின் சத்தி ஒன்று தானே சுடுதல், அடுதல், விளக்குதல் முத லிய வேறுபாட்டிஞல், அடும் சத்தி, சுடும் சத்தி, விளக்கும் சத்தி என்றற் ெருடக்கத்தனவாகப் பலவேறு வகைப்படுமாறுபோல, ச<u>ிவசத்</u>தி ஒன்றே காரிய வேறுபாட்டிஞல்,
- ക്ക $_{\mathcal{A}}$ . പെവ.  $\mathcal{A}$  വെയുന്നു വെയുട്ടി പെയും വെയുട്ടി പ്രസ്ത്ര വെയുട്ടി പ്രസ്തരം വെയുട്ടി പ്രസ്തരം വെയുട്ടി പ്രസ്തരം വരുട്ടി പ്രസ്തരം വേയുട്ടി പ്രസ്തരം വേയുട്ടി പ്രസ്തരം വരുട്ടി പ്രസ്തരം വരുട്തി പ്രസ്തരം

பாஸ்ய சக்திர் விவிதைவ சுருபதே ஸ்வாபாவிகீ ஞாநபலக்கிரியாச!

- கககூ. என்று சுவேதாசுவதாம் கூறமாறு, சிவசத்தியானது பரா சத்தி, ஆதிசத்தி, இச்சாசத்தி, ஞானசத்தி, கிரியாசத்தி எனப் பஞ்ச சத்திகளாயும்,
- கஉ<sup>0</sup>. ஈசானத்துக்குரிய பஞ்சகலா சத்திகளாகவும், தற்புருஷத்துக் குரிய நான்கு கலாசத்திகளாகவும், அகோரத்துக்குரிய அஷ்டகலா சத்திக ளாகவும், வாமதேவத்துக்குரிய பதின்மூன்று கலாசத்திகளாகவும், சத்தியோ சாதத்துக்குரிய அஷ்டகலா சத்திகளாகவும் சேர்ந்த அஷ்டத் திரிம்சத்கலா சத்திகளாயும்,

- கஉக. ஆரிணி, ஜனனி, ரோதயித்திரி என்னும் மூவகைச் சத்திகளாயும்,
- கு உட நிவிர்த்தி, பிரதிஷ்டை, வித்தை, சார்தி, சார்தியதீதை என் தைம் <sup>ஐ</sup>வகைச் சத்திகளாயும்,
- கஉட. வாமை, சேட்டை, இரேளத்திரி, காளி, கலவிகரணி, பல விகரணி, சர்வபூததமனி, மனேன்மனி என்னம் அஷ்டமூர்த்திகளின் சத் திகளாயும்,
- கஉச. (பாவாகிசுவரியாகிய) சத்தி, (அபாவாகிசுவரியாகிய) விந்துச் சத்தி, மஞேன்மனி, மகேசை, உமை, திரு, வாணி என்னும் எழுவகைச் சத்திகளாயும்,
- கஉடு. ஆத்தியான்மிகம் எனப்படும் உன்மண, சமண, அநாசிரு தை, அனந்தை, அநாதை, வியோமநுபை, வியாபினிமுதலிய ஷோடசப் பிராசா தகலாசத்திகளாயும் நின்றருளுவர்.

## இரண்டாஞ் சூத்திரத் தொகைப்பொருள்.

#### 

கஉசு, சிவபெருமான் ஆன்மாக்களிடத்து மாயாவாதி கூறமாறு பொன்னும் பணியும்போல அபேதமாகாது, உடலும் ஆன்மாவும்போல (அபேதமாய்) ஒன்ருயும், மத்துவர் கூறுமாறு இருளும் ஒளியும்போலப் பேத மாகாது, கண்ணும் ஒளியும்போலப் (பேதமாய்) வேருயும், பாஞ்சராத்திரி கள் கூறமாறு சொல்லும் பொருளும்போலப் பேதாபேதமாகாது, ஆன்ம போ தமும் கண்ணெளியும்போல உடனுயும் நிற்பர் என்றும், ஆன்மாக்கள் பிறந்து இறத்தற்குக் காரணமாகத் தமது ஆஞ்ஞாசத் திவாயிலாக அவ்வான் மாக்களுக்குக் கன்மபலணக் கொடுப்பார் என்றும், ஆன்மாக்கள் தமது ஸ்தூல வுடம்பு நீங்கிய வுடனே சூக்குமதேகத்தோடு பூதசாரசரீரமுதலியவற்றைப் பொருந்தித் துறக்கமுதலியவற்றிலே போய் இன்பம் அறுபவித்து, எஞ்சிய சூக்குமதேகமாத்திரையேகொண்டு மனஞ் செலுத் கன்மசேஷ*த்* திறை திய மானிட விலங்குமுதலிய பிறவிக்கமைந்த கருவிலே படும் என்றம், சுவபெருமான் ஒருவரே சிவமும் சத்தியுமாய்த் தாதான்மியத்தினுல் இரு தெறப்பட்டுச் சர்வவியாபியாய்ப் பொதுமையினிற்பர் என்றும் கூறப்பட்ட தாம் என்க.

# பரீக்ஷை விஞக்கள்.

- க. இரண்டாஞ் சூத்திரப் பொருள் யாது? ச.
- உ. சூத்திரக் கருத்துரை யாது? டு.
- **ந**. இதன் பொருள் யாது? சு.

- ச. சூத்திரப் பிண்டப்பொருள் யாது? எ.
- டு. சூத்திரப்பிண்டப் பொழிப்பிஞல் எவரது தடஸ்தலக்ஷணம் கூறப்பட்டத? அ.
  - சு. *பூ*தற் சூர்ணிகை யாது? கூ.
  - **எ. அ**தன் பொருள் யா*து*? க௦.
- அ. **மா**யாவா திகள் சிவனும் பிரமமும் அபேதம் என்றமையை உணர் த்துதற்கு விடுக்கும் உவமை யாது? கo.
  - **கூ. ம**த்துவர் பேதம் என்றமைக்கு விடுக்கும் உவமை யா*து*? க**௦**
- கo. **பா**ஞ்சராத் திரிகள் பேதாபேதம் என்றமைக்குக் கூறும் உவமையாது? கo.
  - கக. நஞ்னுக்கு எத்தண பொருள் உண்டு? கடி.
- கஉ. இந்த ஆறு பொருள்களுள்ளே மாயாவா தியும் மத்துவரும் எப் பொருள்களேக் கொண்டார்? கடி.
- கடை சிவாத் துவி திகளும் சைவசித்தார் திகளும் எப்பொருள் கொண்டார்? கடூ.
- கச. சா திருசெயம் அன்மைப்பொருளே உணர்த்தற்கு இலக்கணப்பிர மாணம் யாது? கச.
- கடு. **ப**ரிபாஷேந்துசேகாம் அன்மைப்பொருளே விளக்கு*தற்கு* விடு*த்த* உதாரணம் யாது? கடு.
- கசு. **ப**தஞ்சலிமகாபாஷ்யகாரர் சாதிருகியப்பொருளே எங்கே எடு த்து ஆண்டிருக்கின்றுர்? கடு.
- கஎ. இந்தச் சாதிருசியப்பொருள் சுருதிசம்மதமுமாம் என்ற நிரூபிக்க? கடு.
- கஅ. ஏகர், நதுவிதீயர் என்பன முதன்முதல் எந்த மூலவேதத்திலே காணப்படுகின்றன? கசு, கஎ.
  - ககூ. இங்கே ஏகர் அத்துவி தீயர் எனப்பட்டவர் யாவர்? கஎ.
- 2-0. இந்தச் சுருதியை ஆதாரமாகக்கொண்டு எந்த உபகிடதச்சுருதி பிறந்தது? கஅ, ககூ.
- உக. ஏகமும் அத்துவிதீயமும் காணப்படும் சார்தோக்கியத் தில் உருத் தொருக்குப் பதிலாக எந்தப் பதம் பிரயோகிக்கப்பட்டுள்ளது? ககூ.

- உஉ. சத்தும் உருத்திரரும் ஒருவர் என்றமையை நிரூபிக்க? மு**தலா**ஞ் சூத்திரம், அச.
  - உட. நஞ், க, அ என்பன ஒருபொருட் சொற்களா? வேறு? கஎ, உ0.
  - உச. அகாம் இன்மைப்பொருளில் வருதற்கு உதாரணம் விடுக்க? உக.
  - உடு. அகரம் மறுதஃப்பொருளில் வருதற்கு உதாரணம் விடுக்க?உஉ.
- உகூ. **து**விதம் (இரண்டு) என்னும் எண்ணுப்பெயர்மேல் வந்**த அக** சம் எப்பொருள் உணர்த்தும்? உடி.
- உஎ. அகரம் எண்ணுப்பொருளிலே வர்து, வழக்கத்தில் இன்மை மறுதஃப் பொருள்களே உணர்த்துவதுண்டா? உங.
  - உஅ. இதண உதாரணங்கொண்டு விளக்குக? உச.
- உகு. சிவபெருமான் ஆன்மாக்கள்மாட்டுச் சைவசித்தார்தப்பிரகாரம் அபேதமாய் நின்றமையை உதாரணங்கொண்டு விளக்குக? உசு.
- ஈ.o. சிவபெருமான் ஆன்மாக்கள்மாட்டுப் பேதமாய் நி**ன்றமையை** விளக்குக? ஈ.o.
- ாக. பிரமமில்ஃபேல் ஒரு பொருளும் இல்**ஃ என்றமைக்குப் பிரமா** ணம் கூறுக? உகூ, (7), (8), (9).
  - ஈ.உ. ஏகம் என்றதின் பொருள் யாது? உகூ, (1), (2).
- டி. சிவபெருமான் ஆன்மாக்கள்மாட்டு உடனுப் நின்றமைக்கு உதாரணம் கூறுக<sup>7</sup> டி.
  - நச. **அ**த்துவிதம் என்றதின் பொருள் **யா**து? நஉ.
- டைடு. பேதம், அபேதம், பேதாபேதம் என்னும் மூன்றும் ஒரிடத் திலே காணற்கியன்ற உதாரணம் கூறுக? டிடு. 1, 2, 3, 4.
- டிகு. **பெ**ப்கண்டதேவநாயஞர் கிவஞானபோதசித்தாந்தத்திற் கிவ பெருமான் ஆன்மாக்கள்மாட்டு ஒன்*ரு*ப், வே*ரு*ப், உடஞய் நின்*ரு*ர் என்று பொருள் கொண்டாற்போல, திருஞானசம்பந்தமுர்த்திநாயஞரும் அப் பொருள்கொண்டார் என்றமைக்குத் திராவிட சுருதிப்பிரமாணம் கூறுக? டிகூ.
- ஈ. எ. உமாப திகிவாசாரியசுவாமிகள் அம்மூவகைப்பொருள்கொண்டு மாயாவா திமுதலிய மூவரையும் எங்ஙனம் மஹத்துள்ளார்? ச**்**.
- நடி. இருக்குவேதத்தினும், பிருகதாரணியத்தினும், சர்வஞ்ஞானே த்தாத்தினும் கூறப்பட்டவாறு, ஆன்மா முத்திகாலத்தில் உலகெலாமாயி னேன் என்று உயிரின்மேல் வைத்துக் கூறினும், அவை சிவனது இலக் கணத்திண்யுடையனவாமோ? சஉ, சச, சசு, சஎ.

- டிக. கிருஷ்ணர் உபமன்னியுமகாமுனிவரிடத்து வைதிகபாசுபத தீகைஷ் பெற்றமை எங்கே கூறப்பட்டிருக்கின்றது? சகூ.
  - ச0. வை திகபாசுபத தீகை வேறு யாது பெயர் பெறும்? சகூ.
- சக. சிவோகம்பாவணேயிஞல் தேர்ந்தவராகிய கிஷ்ணரைப் பகவற் கீதை எங்ஙனம் கூறுகின்றது? டுடி.
- சஉ. அவர் உலகெலாமாயிஞர் என்று எங்கே கூறப்பட் டிருக்கின்றது? டுக.
- சாட. சிவோகம்பாவளேயினுற் கிருஷ்ணர் எவற்றுக்கு **வ**ல்ல பாயினூர்? நிக, நிடி, நிரு.
- <sup>சச.</sup> **அபே த**மு தலிய மூவகை இயல்பும் எதிலே தோன்று கின்றன? நிகூ.
  - சரு. இரண்டாஞ் சூர்ணிகை யாது? டுஎ.
  - சசு**. அதன்** பொருள் யா**து**? ருஅ.
  - சஎ. இருவிணே என்பது யாது? நிகூ.
  - சஅ, புண்ணியபாவங்கள் எங்கே கட்டுண்டு கிடந்தன? டுகூ.
  - சகு. சஞ்சிதவிண் எத்தண வகைத்து? கூக, (2.)
  - டுo. சஞ்சிதவினே எவற்றைப் பிறப்பிக்கும்? சுக, (2).
  - டுக. **இ**ன்பதுன்பங்கள் உடலுக்கா ஆன்மாவுக்கா எய்தும்? கூக, (3).
- ருடை. விண அனுபவிக்கப்பட்டொழிக்தால், மறபிறவிக்கு விண எங் ஙனம் ஏறம்? கூக, 5.
- நெட<sub>்</sub> விணேயே பயஞப் வருதலின், சிவபெருமான் என ஓர் கடவுள் எற்றுக்கு? சுக, 7.
- ருசெ. ஆன்மா அறிவுடைப் பொருளாதலின், அது அவ்விணப் பயின அறிந்து எடுத்து அநுபவிக்கும் என்*ரு*ல் என்‰? கூடை.
  - டுரு. மும்மலங்களும் ஆதியோ? அநாதியோ? சுடு, 1, 3.
  - நுகூ. சுகேசமலம் எனப்பட்டது யா தபெற்றியோ? குநி, (3.)
- நிஎ. **மு**ம்மலங்களும் எதுபோலத் **தத்த**ம் காரியங்களிலே கி**ஃபெறு** கின்றன? சுடு, (3.)
  - ரு அ. மூலமலத் தின் காரியங்கள் யாவை? சு.சு.
  - நுகை. மாயையின் காரியங்கள் யாவை? சுஎ.

- சூ0. இருவிணேயின் காரியங்கள் யாவை? கூஅ.
- சுக. திரோதானசத்தி யாது? சுகூ.
- கூட பாசம் எத்தண வகைப்படும்? எ0.
- சுடை. இதனுல் எதனது உண்மை சா நிக்கப்பட்டது? எ0.
- கூச. மாயை எத்தனே வகைப்படும்? எக.
- காடு. சுத்தமாயையும் அசுத்தமாயையும் எங்ஙனம் கூறப்படும்? எஉ.
- குகு. சிலர் சிவபெருமானது தாதான்பியசத்தியாகிய கிரியாசத்தியை யாது என்ற கூறுகின்முர்? எடி.
  - சு எ. பிரிக்கிரகசத் தி என்றது பாது? எடி.
  - சு.அ. தாதான்மியசத்தி என்றதின் பொருள் யாது? எச.
  - சுகூ. சுத்தமாயையின் இலக்கணம் பாது? எடு.
  - எo. சுத்தமாயை எவர்க்கு அதிஷ்டானமாய் உள்ளதா? எஎ.
  - எக. சுத்தாத்துவா எதினின்ற பிறக்கின்றது? எஎ.
- எஉ. சுத்தமாயையினின்று தோற்றும் வாக்குக்கள் நான்கும் யாவை<sup>7</sup> எஅ.
  - எடி. சுத்தமாயையினின்று தோற்றுவன யாவை? எகு.
- எச. சிவதத்துவம் <sup>ஐந்</sup>துக்கும் சுருதிப்பிரமாணம் கூறுக? முதலாஞ் சூத்திரம், **டீ**அ.
  - எடு. வித்தியாதத்துவங்கள் யாவை? அ௦.
  - எசு. இதற்குச் சுருதிப்பிரமாணம் யாது? அக.
- எஎ. வித்தியாதத்துவசிவதத்துவங்கட்கு உபப்பிருங்கணம் கூறுக? அஉ, அடி.
- எஅ. ஆன்மதத்துவம் இருபத்துநான்கும் எங்கே கூறப்பட்டிருக் கின்றன? அச.
  - எகூ. 🗘 ப்பத்தாறு தத்துவமும் பின் எத்த‱ வகைப்ப0ம்? அநி.
  - அ௦. அங்ஙனம் கூறப்படுதற்குக் காரணம் யாது? அசு.
- அக. சிவதத்துவமுதற் பிருதிவிதத்துவம் இறுதியாகிய முப்பத்தாறு தத்துவங்களின் தொழில்களேக் கூறக? அஎ, (1–36.)
  - அஉ. தக்துவரூபம் யாது? அஅ.

அடை மினம் வாக்கு காயம் என்னும் மூன்று னும் விணே எங்கே ஈட்டப் பட்டுக் கிடக்கும்? அகூ.

அச. ஸ்தோலகன்மம் யாது? அகூ, (1.)

அடு. ஆகா:பியம் பக்குவமாகும்வரையும் எதணப்பற்றி கிற்கும்?அகூ,2.

அகு. அப்போது அது பாது பெயர் பெறும்? அகு, (2.)

அஎ. ஆகாமியவிண, எவை மூன்றற்கும் ஏதுவாய் கிற்கும்? அகூ,(3.)

அஅ. சா திமுதலிய மூன்றற்கும் ஏதுவாய் முறையே அது எத்தின வகைப்படும்? அகு, (4.)

அகூ. சனகமுதலிய மூன்றாம் மற்றெப்பெயர் பெறும்? அகூ, (5.)

கூo. அபூர்வமுதலிய பெயர்பெற்றப் பின் அது எத்த**னே வகைப்** படும்? அகூ, (6.)

கூக. ஆதிதைவிகமுதலிய மூவகையாய் நிற்கும்போ**து யாது பெயர்** பெறம்? அகூ, (<sup>6</sup>.)

கூட. ஆதிதைவிகமாவது யோது? அகூ, (1.)

கூடை. ஆத்தியான்மிகம் எத்தண வகைப்படும்? அகூ, (2.)

கூச. சரீரத்தைப்பற்றிய விதனம் யாது? அகூ, (3.)

கூடு. மனசைப்பற்றிய விதனம் யா து? அகூ, (4.)

கூசு. ஆதிபௌதிகமாவது பாது? அக், (5.)

கூஎ. விணகள் பின் எத்தண வகைப்படும்? அகூ, (6.)

கூஅ. உலகவிணமுதல் மந்திரவிணே யிறுகிய ஐந்தும் முறையே எந் தெந்தக் கலேயில் நிலேபெறம்? அகூ, (6.)

கூகு. உலகபுண்ணியமுதலிய ஐவகைப் புண்ணியங்களின் இலக்க ணம் யாது ? அகூ, (6.)

க00. முன்றுஞ் சூர்ணிகை யாது? கூ0.

கoக. அதன் பொருள் யாது? கூக.

க0உ. சங்காரகாலமளவும் அழியாதுள்ள உடம்பு யாது? கூஉ, (1.)

கரு. பூதபரிணுமமாகிய உடம்பு கெட்டவுடனே ஆன்மா சூக்கும் சரீரத்தோடு போய்ச் சுவர்க்கத்தில் யாது சரீரம் எடுத்து இன்பமனுப விக்கும்? கூஉ, (1.)

- க0ச. நாகத்திலே போய் யாது சரீரம் எடுத்துத் துன்பம் அநுப விக்கும்? கூஉ, (1.)
- கoரு. இறக்குங்கால் ஐம்பொறிகளுள்ளே எவை முதற்கண்ணே கெடு கின்றன? கூஉ, (2)
- கoசு. நுனவிற் கண்டவற்றைக் கனவில் மறர்து அறிவு வேறுபட்டாற் போல, இறக்குஞான்று எவற்றை மறர்து அறிவு திரியும்? கூஉ, (2.)
- கoஎ. முன் உடம்பு நீங்குங்கால் அடுத்த விணே எவற்றைக்காட்டு கென்றது? அஉ., (3.)
  - கூ0அ. இந்தப் பிறவிகளுள் ஒன்றை அவாவுவது யாது? கூஉ, (3.)
  - கூ0கூ. ஆன்மா அங்ஙனம் அவாவுமாறு செய்வது பாது? கூஉ, (3.)
  - கக0. பிறவிக்கண்ணே செல்லு தற்கு ஏதுவாய் நின்றது யாது? கூஉ,(3.)
  - ககக. சூக்குமதேகத்தோடு ஆன்மா எங்கேபோய் விழும்? கூஉ, (3.)
  - ககஉ. சூக்குமதேகம் எதனைல் ஆயது? கூச.
- ககடை உடல் மாறுதல், இடம் மாறுதல், அறிவு மாறுபடல் என்னு மிலை எங்ஙனம் உளவாம்? கூடு, கூசு, கூஎ.
- ககச. சுவர்க்கஞ் சென்ற பின் பூமியிலுள்ள ஒர் கருவிலே ஆன்மா விழும் என்றமையிறை பெறப்படுவது யாது? கூஅ.
  - கக**டு. ப**ஞ்சாக்கினிவித்தையாவது யா*து*? கூகூ, (1–5.)
  - ககசு. பஞ்சாக்கினிவித்தை எங்கே கூறப்பட்டிருக்கின்றது? கூகூ, (5.)
- ககள. ஆன்மா ஸ்தூல சரீரம் விடுத்துப் போதற்குக் கூறப்பட்ட உவ மைகள் யாவை? கoo, 1.
  - ககஅ. குருக்குமதேகம் விடுதற்குப் போந்த உவமையாது? க00, (2.)
  - கக்கூ. நான்காஞ் சூர்ணிகை யாது? க0க.
  - கஉ0. அதன் பொருள் பாது? க0உ.
  - கஉக. சத்திக்கும் சத்திமானுக்கும் பேதம் உண்டா? க0 ச.
  - கஉஉ. அதற்கு விடுக்கப்பட்ட உவமை யாது? க0சு.
  - கஉடை. அன்னியயோகவியவச்சேதம் யாது? க0டு.
  - கஉச. அயோகவியவச்சேதம் யாது? க0சு.
  - கஉடு. சமவாயம் என்ற தின் பொருள் யாது? க0எ.

- கடைகூ. சுமவாயம் என்றது எதுணச் சுட்டும்? க0அ.
- கஉஎ. **தா**தான்மியம் என்பது யாது? க0கூ.
- கஉஅ. சிவபெருமான் ஒரு பொருளாதல் கூடாதென்ற ஆக்ஷேபிப் பவர் விடுக்கும் உவமை யாது? ககo, (2)
- கஉகூ. சிவபெருமான் இரு பொருளாய் கிற்பர் எனல் பொருந்**தாது** என்றமையை விளக்குக? கக**்**, (3.)
  - கந\_0. அவரை எங்குமிலர் என்று கொண்டால் என்ண? கக0, (4.)
  - கடக. அந்நனமாயின் அதற்குச் சமா**தான**ம் எ**ன்**ண? கக0, (5.)
- கா. உ. சிவபெருமாணப்போலப் பசுபாசங்கள் ஒன்று வேறு என்னும் இரண்டுமின்றி வியாபகமாய் நிற்பனவாதலின், அவற்றைச் சிவபெருமா னேடு சமத்துவமாய்க் கூறினுல் என்ண? கக௦, (6.)
- கங்க. ஆன்மாக்களும் ஐடப்பொருள்களும் முறையே அடிமைப்பொருளும் உடைமைப்பொருளுமாம் என்றமைக்குப் பிரமாணம் என்ண? ககக.
  - கடு ச. சூரியனுக்கு எத்தண குணம் உண்டு? ககஉ.
  - கடிடு. சூரியன் எப்போது கதிர் எனப்படுவன். ககடி.
  - கடிசு. எப்போது அவன் கதிரோன் எனப்படுவன்? ககடி.
  - கடி சிவபெருமான் எப்போது சிவம் எனப்படுவர்? ககச.
  - கடிஅ. எப்போது சத்தி எனப்படுவர்? ககடு.
  - கடிகு. அவர் எப்போது பதி எனப்படுவர்? ககசு.
  - கசு. தீயின் சத்தி எத்தண வகைப்படும்? ககஎ.
  - கசக. சிவசத்தி எத்தின வகைப்படும்? கககூ.
- கசஉ, ஈசானமுதலிய <sup>ஐந்</sup>துக்கும் தனித்தனி எத்த**ன** கலாசத்**தி** கள் உண்டு? கஉo.
  - கசந. மூவகைச் சத்திகளின் பெயர் என்ண? கஉக.
  - கச்ச. அஷ்டமூர்த்திகட்குரிய சத்திகள் யாவை? கஉட
  - கசுடு. எழுவகைச் சத்திகள் பாவை? கஉச.
  - கசசு. உன்மூன யாது சத்தி எனப்படும்? கஉடு.
  - கசஎ. ஷோடசப்பிராசா தக‰களிற் சில கூறுக? கஉடு.

பொதுவதிகாரம்.

பசுப்பி 1 மாணவியல்.

## மூன் முஞ் சூத் திரம்.



க. நெதிதொ33தொடிதாகொடிகொடிக்கொட**்க**ி ஹா**வெ**கிலைபு: மதொவொடிமைவொகுருண்டு ணுமைத்தி

**நே**திதோ மமதோத்ரேகா தகேஷாபரதி போததி। ஸ்வாபே நிர்போகதோ போதே போத்திருத்வாதஸ்திய ணுஸ்தகௌ॥

- 2. (இ-ள்.) ந உதி த் ் (ஆன்மா) இலது என், றலானும்; 28 தா உடு சூ காக = (உடம்பை) எனது எனப் (பிறிதின்கிழமைப்பொருள்பட வழங்கும்) மிகு திப்பாட்டானும்; குக் வெரு ம த் ் இம்போறிகளேக்கொ ண்டு அறிதலானும்; உவர தி வெரு ம த் ் இடுக்கத்தை அறிதலானும் (அஃ தாவது, கனவின்கண் நிகழ்ந்தவற்றை நனவின்கண்ணே மயங்கி அறிதலானும்); வருவெ நிலெ சிரு தே ் சித்திரையிற் (பிராணவாயுவுக்கு) இன்ப துன்ப நுகர்ச்சி இன்மையானும்; வொரும் வெரு இருக்காகி உசாக்கிரத்தில் அறிவிக்க அறிதலானும்; த நள கண ஃ கவி = (இவை அணேத்தும் கூடிய) உடலக த்தே ஆன்மா என்பது ஒன்று உண்டு.
  - ந. உளதில தென்றலி னெனதுட லென்றலி னேம்புல ெடுக்க மறிதலிற் கண்படி அண்டிவிண யின்மையி ஆணர்த்த வுணர்தலின் மாயா வியந்திர தனுவினு ளான்மா.
- ச. (இ-ள்.) இலது என்றலின் உளது = இல்லே என்று சொல்றுதால் (இலதென்று கூறம்) ஆன்மா உளது; எனது உடல் என்றலின் உளது = எனது உடம்பு என்று கூறுதலால் (உடம்புக்கு வேறுக) ஆன்மா உளது; ஃம்புலன் அறிதலின் உளது = (சத்தமுதலிய) ஃம்புலன்களே (வேறுக) அறிதலால், (அவற்றுக்கு வேறுக) ஆன்மா உளது; ஒடுக்கம் அறிதலின் உளது = (ஃம்புல னும் ஒடுங்கப்பெறும் சூக்குமதேகம்வாயிலாக எய்தும்) சொப்பனத்தானத் தில் நிகழ்ந்தவற்றை (வேறுக) அறிதலின், ஆன்மா உளது; கண்படில் உண்டி விணயின்மையின் உளது = துயிலுமிடத்து (இன்பதுன்ப) நுகர்ச்சியும் (உடம் பின்) சேட்டையும் (பிசாணவாயுவுக்) கின்மையில், (அதற்கு வேறுக) ஆன்மா உளது; உணர்த்த உணர்தலின் உளது = அறிவிக்க அறிதலின் (அறிந்தாங்கு

அறிந்து நிற்கும் பிரமத்துக்கு வேளுக) ஆன்மா உளது; மாயா இயந்திர தனு வினுள் ஆன்மா உளது = மாயாகாரியங்களால் ஆக்கப்பட்ட சூத்திரப்பாவை போலும் உடம்பின்கண்ணே (எல்லாம் கூடிய சமுதாயத்துக்கு) வேளுக ஆன்மா உளது.

- டு. (சூ. ச. ரை.) ஆன்மாவின் உண்மை உணர்த்துகின்றது.
- சு. (க. உ.) சிவபெருமான் ஆன்மாக்கள் பலவும் தாமேயாய் நிற்பர் என்று இரண்டாஞ் சூத்திரத்தினைல் எடுத்துக்கொள்ளப்பட்ட ஆன்மாவா னது சூனியமுதலியவற்றுள் ஒன்றும் என்று அவ்வம் மதத்தினர் கூறுகின்ற னவற்றை மறுத்து, அந்தச் சூனியமுதலியவற்றுக்கு வேறுயுள்ளது அவ் வான்மா என்று உணர்த்துகின்றது என்பதாம்.
- எ. உலகத்தைக்கொண்டு சிவபதி ஒருவர் உளர் என்று சாதிக்கப் பட்டாற்போல, உடுலக்கொண்டு ஆன்மா ஒன்ற உளது என்று சாதிக்கப் படுகின்றது.
- அ. (சூ. பி. பொ.) இல்ல என்னும் அறிவுடன் கூறதலானும், எனது உடல் என்று தன்னின் வேருகக் கூறதலானும், ஃம்புலணேயும் ஒருவனே அறிதலானும், கனவுடலே விட்டு நனவுடலிலே வருதலானும், நித்திரையிற் பிராணவாயு தொழில் செய்தவிடத்தும் உடலுக்குப் புகிப்பும் தொழிலும் இல்லாமையானும், மறந்து மறந்து நிணத்தலானும், உருவகந்தமுதலிய மாயா காரிய தத்துவங்களுக்கும் வெவ்வேறு பெயர்கள் உளவாதலானும், சூனியம், ஸ்தூலதேகம், இந்திரியமுதலியவற்றுக்கு வேருய் இவ்வுடம்பினுள் வே ஆண்மா என்பதொன்று உண்டு.

## முதலாஞ் சூர்ணிகை.

#### ~>>**\***

- கூ. இல்லே என்கிற அறிவுடனே சொல்லுகையினுலே அறிவுயிர் உண்டு.
- க0. (சூ. பொ.) ஆன்மா இலது என்று கூறுதல்பற்றி, அஃதே உண் டெனக்கொள்ளுதல் முயற்கோடு இல்லே என்று கூறுதல்பற்றி அது உண்டு எனச் சா தித்தலோடு ஒக்குமென்று கூறும் சூனியான்மவா திகளும் இல்லே என்று கூறும் இல்லே என்று கூறும் இல்லே என்று வாளா கூறுதல் கூடாமையால், உடல் பொறி முதலியனவற்றை யெல்லாம் முறையே ''இஃது ஆன்மா அன்று, இஃது ஆன்மா அன்று" என்று ஒவ் வொன்றுகக் கழித்து, அங்ஙனம் இல்லே என்னும் அறிவுடனே கூறிக் கொண்டு நிற்கும் ஒர் அறிவு உளதாதலின், அவ்வறிவே ஆன்மா என்று உணரப்படும்; அந்த அறிவையும் சூனியமென்று சூனியான்மவா திகள் கூறில், அது என் தாய் மலடி என்பதனேடொக்கும்; ஆகலின், அங்ஙனம் கூறுதல் இயையாதாம் என்க.

- கக. சூனியமாவது உள்ளது மன்று, இல்லது மன்று, இரண்டுமா**வது** மன்று, வேறு மன்று எனப்படும் பாழாம்.
- கஉ. அவ்வறிவை உடல் பொறிமுதலியவற்றுக்கு வேருகப் பிரித் துக் காணுமியல்பை உதாரணங்கொண்டு கூறுவேம்;
- கஈ. (வெ. பொ.) (1) உடல் பொறி முதலிய அணேத்தும் அதுவது தாகை நின்று, பின் முறையே "இது நானன்று, இது நானன்று" என ஒரோ வொன்றுகக் கண்டு கழித்தபோது, அகாமுதலிய சூக்குமபஞ்சாக்காரூபமாய் அறிந்து வந்ததோர் அறிவுநிலே பெற்றுளதன்றே; அந்த அழிவே ஆன்மா எனப்படும் (சூக்குமபஞ்சாக்காமாய் நின்று அறிவதை நான்காஞ் சூத்திரத்து கச, 2–ம் பிரிவிற் காண்க);
- (2) இரண்டாஞ் சூத்திரத்தினைல் மாயேயமும், முதலாஞ் சூத்திரத்தி னுற் சிவமும் உள என்பது பெறப்பட்டமையால், அவ்விரண்டுமே அவ்வறிவை யும் அறிர்து நிற்பனவாம் என்று கொண்டால் என்னே எனில், அர்த மாயை யானது பிருதிவி முதலிய தத்துவகாரிய மனேத்துமாய் ஆன்மாவோடு விரவி கின்று பெத்தகாலத்திற் கண்ணுக்குக் கண்ணுடியோல, (அஎ—ம் பிரிவின் கீழே காணப்படுமாறு ''மாயையினின்று தோன்றிய 10, 11, 9-ம் தத்துவங் களாகிய வித்தை, இராகம், கலே என்பன) ஆன்மாவின் ஞான இச்சாக்கிரி யைகளே விளக்கி கிற்பதுமாத்திரையேயன்றி, அர்த மாயை அறிவன்மும்; மாயையான் விளங்கி கிற்கும் அறிவாகிய ஆன்மாவானது அதற்கு அதீதமாகிய கிவமுமன்மும்; ஆதலால், ''இது அன்று, இது அன்று'' எனக் கழித்து கீங்கி கின்ற ஆன்மாவானது அர்த மாயேயத்துக்கும் கிவத்துக்கும் வேமும் என்க.

## இரண்டாஞ் சூர்ணிகை.

- கச. எனது உடல் என்று பொருட்பிரிதின்கிழமையாகச் சோல்லு கையினுலே, உடற்கு வேருய் உயிர் உண்டு.
- கடு. (சூ. பொ.) ''நான் பருத்தேன், நான் சிறுத்தேன், நான் பெரி யேன், நான் மனிதன், நான் பார்ப்பான்" என உடம்பின் குணவிசேடங்களே உபசாரத்திலை உயிருக்கு ஏற்றி வழங்கினுலும் ''யான் உடம்பு, யான் கை, யான் கால்" என உடம்பை அவ்வாறு வழங்குவாரின்றி, எனது என வேற்று மைப்படவே யாவரும் வழங்கக் காண்டலான், உடம்புக்கு வேருய் ஆன்மா என்பது ஒன்றுண்டு; ஆதலால் அவ்வுடம்பே ஆன்மாவாகும் என்று தேகான் மவாதி கூறுவது ஒவ்வாதென, அவன் பின்னரும் ''எனது உடல்" என்பது பிறிதின்கிழமைப்பொருள்படாது தலமாத்திரையாய் கிற்கும் இராகுவை இராகுவின்றலே என்று வழங்குமாறுபோல, அபேதம்பற்றி ''எனது உடல்" என்றற்றுடக்கத்தனவாக வழங்கப்படும் எனக் கூறிலை என்றே? என,

- ககு. இராகுவின்றலே என்றுற் போல்வன சிறுபான்மையாய் வழங்கும் வழக்கமே யாதலின், ஆண்டு (தலேயும் இராகுவும் ஒன்றுதானே என) ஒற்றுமைப்பொருள் கொள்வது பொருத்தமாகும்; அங்ஙனமன்றி ''என்பதி, என்மேணவி, என்பொருள் என்றுற்போல, என்கை, என்கால், என்கண், என்செவி, என்பொறி, என்பிராணன், என்அறிவு" எனப் பலவாற்றுனும் பெரும்பான்மையும் உலகத்தில் வழங்கக் காணப்படலான், இவ்வழக்கம் மிகு தியும் பிறி தின்கிழமைப்பொருட்கணன்றி வாராமையான், அங்ஙனம் கூறி கிற்கும் பொருள் வேறுண்டென்பது பெறப்படுகின்றது; அந்தப் பொருளே ஆண்மாவாம்.
- கள. (வெ. பொ.) ஒருவன் உலகாயித நூல் கேட்டற்கு முன்னரே பதி, மீனவி முதலிய புறப்பொருள்களேயே ஆன்மா எனக்கொண்டு மயங்கி கின் முன்; அக்காலத்திலே அப்பதி, மீனவி முதலியவற்றைத் தனது அன்றென வேறு காணுது தனித்தனி தனது என்றே (தன்னேடு ஒற்றுமையுடைய) தற்கிழமைப்பொருளாகக் கூறிக்கொண்டு கின்முற்போல, தனது அன்முகிய தன் கை, கால் முதலியவற்றைத் தனித்தனி தன்னுடைய என்றும், அந்தப் பாச அறிவைத் தன் அறிவு என்றும் தற்கிழமைப்பொருளாகக்கொண்டு ஆன்மா என்னும் ஒர் பொருள் வேமுக கின்றதன்றே; உலகாயத நூல் உணர்ந்த பின்னர்ப் பதி மீனவி முதலிய பொருள்களேத் தனக்கு வேமுகக் கண்டாற் போல, கைகால் முதலியவற்றையும் ஆராயின், அக்கைகால் முதலியவை ஆன் மாவுக்கு வேமும் என்று உணரப்படும்.

### மூன்முஞ் சூர்ணிகை.

- க்அ. ஐந்தையும் ஒருவனே அறிதலில் ஒவ்வோன்றைமாத்திரம் அறிகிற ஐந்திற்கு வேருய் உயிர் உண்டு.
- ககு. (சூ. பொ.) செவி, மெய், கண், வாய், மூக்கு என்னும் ஐந்து இந்திரியங்களும் சத்தம், பரிசம், ரூபம், ரசம், கந்தம் என்னும் ஐம்புல விஷ யங்களே அறியும் என்பது யாவர்க்கும் ஒப்பமுடிந்தமையானும், அவை உடல்போலச் சடமல்லாமையானும், அவற்றை எனது என்னும் வழக்கம் பெரும்பான்மையுமில்லாமையானும், அவைகளே ஆன்மாவாம் என்னும் இந் திரிய ஆன்மவாதிகளே மறுத்து, ஐம்புலன்களுள் ஒன்றறிந்ததை ஒன்றறியா மையின் இந்த ஐந்து புலனும் ஐம்புல விஷயங்களேயும் அறியும் அறிவு ஒன்று உளது; அதுவே ஆன்மாவாம்.
- உ<sup>o.</sup> ஐந்து இந்திரியங்களேயும் ஆன்மா எனக்கொண்டால் எய்தும் தோஷம் இன்மும் என்றும், <sup>ஐ</sup>ம்புல விஷயங்களேயும் ஒரு பொருளே அறியும்

என்பதற்குப் பிரமாணம் இல்லே என்றம் கூறவோரை மறுத்து, ஃம்புலன் களுக்கும் வேருய் ஆன்மா உண்டு என்று வலியுறுத்தப்படுகின்றது.

- உக. (வெ. பொ.) உடலின்கண்ணே இருக்து ஒரு விஷயத்தை அறி க்க இக்திரியம் மற்றோர் விஷயத்தை அறியாது தம்முள்ளே மாறுபடும் சத்த முதலிய ஃம்புலவிஷயங்களே (கான்காஞ் சூக்திரத்து கச, 2-ம் பிரிவிற் கூறப் பட்டவாறு), சூக்கும் பஞ்சாக்கரத்தினும் செலுத்தப்பட்டு ஆராய்க்து அறி கின்ற ஃம்பொறிகளின் தொழிற்பாட்டை (கண்உருவத்தை அறிவது செவி ஒசையை அறிவதென்ற இவ்வாறு) உணர்தலேயுடையதொரு பொருள் உளதாம்; அங்ஙனம் அறிகின்ற அப்பொருள் ஆன்மாவாம்; அவ்வாறு அறிவ னவும் இக்திரியங்களே யாமாயின், அவ்விக்திரியங்கள் தத்தம் விடயங்களே வெவ்வேருகக் காண்கின்றனவேயன்றி, தாம் இத்தொழிற்பாட்டை உடை யேம் என்று அறியமாட்டாமையால், அக்த ஃம்பொறிகளின் தொழில்களே யும் அறிக்து, அவற்ருன் வரும் பயன்களேயும் அடைகின்ற ஆன்மா அக்க இக் திரியங்களின் வேரும் என்று உணரப்படும்.
- உட அந்தக்காணன்மவா தி மறுக்கப்படு தலே (நான்காஞ் சூத் திரத்தா சுக, 4–ம்) பிரிவிற் காண்க.

### நான்காஞ் சூர்ணிகை.

#### ~~~

- உ*ஈ*. கனவுடலே விட்டு நனவுடலிலே வருகையிஞலே அக்கன வுடற்கு வேருய் உயிர் உண்டு.
- உச. (சூ. பொ.) இந்திரியங்களின் வேருப் கின்று அறிவது சூக்கும வுடம்பேயாம் என்றும், அது புறத்து கிகழா தாயினும் அகத்தே கின்று இந் திரியங்களேப் புறத்தே செலுத்தி அறியும் என்றும் சூக்குமதேகான்மவாதி கள் கூறுவது ஒவ்வாது என்றும், இந்திரியங்கள் ஒடுங்கியவிடத்தே உளதா தாகும் சொப்பனம் கண்ட சூட்சும உடம்பே ஜாக்கிரத்தின்கண் சொப்பனத் தில் கிகழ்ந்தவற்றை அறியுமாயின், அது கண்டவாறு அறியுமேயன்றி மய ங்கி அறிதல் கூடாமையின், ஆன்மாவுக்காயின் அதுபோல ஒருதன்மைத்தா காது உள்ளே போதலும் வெளியே போதலுமாகிய வேறுபாடுடைமையின் அதுபற்றி மயங்கி அறிதல் கூடுமாமென்றும், அதனைல் அங்ஙனம் அறியும் ஆன்மா சொப்பனம் கண்ட சூக்கும வுடம்புக்கு வேருக உண்டு என்றும் கோடற்பாலது என்பதாம்.
- உரு. இதனுற் கனவின்கண்ணே செல்வதும், ஆங்கு நிகழ்வதும், மீளவருவதுமாகிய இவற்றை உணர்த்தி, ஆன்மா சூக்குமதேகத்துக்கு வேரும் என்று கூறப்படுகின்றது.

உசு. (வெ. பொ.) ஆன்மா அன்மெறனச் சா இக்கப்பட்ட ஸ் தூல உடம்பின்கண்ணே உமிர்ப்பனவாகிய ஃம்பொறிகள் அவ்வுடம்பகத்தே தொழிற்பாடின்றிக் கிடப்பனவாக, அவை அங்ஙனம் கிடந்தபோது புறத்தே கிகழும் தொழிற்பாடெல்லாம் அடங்கி அவ்வுடம்பினுள்ளே வருத்தமில்லா மற்போய் அந்தத் தூல உடம்புபோல அதற்கு வேருகியதோர் உடம்பை எடுத்துக்கொண்டு மற்றேர் பிசகாசமாகக் கண்டு, கேட்டு, உயிர்த்து, உற்று, வினயாடிப் பின்னர் அதனே மாறி மேற்செல்லுத்லான் ஆன்மா அச்சூக்கும் தேகத்துக்கு வேரும் என்பது.

### ஐந்தாஞ் சூர்ணிகை.

#### —XXXXXXXXX

- உஎ. நித்திரையிலும் பிராணவாயு தொழில் பண்ணவும் சரீரத்துக் குப் புசிப்பும் தோழிலுமில்லாதபடியினுலே, பிராணவாயுவுக்கு வேருய் உயிர் உண்டு.
- உஅ. (சூ. பொ.) துயிலின்கண்ணே உடம்பு உயிரன்மையால், அவ் வுடம்புக்கு இன்ப துன்ப நகர்ச்சியும் உடம்பு சேட்டித்தலும் இல்லே என் பதுபற்றி யாதும் இழுக்கு இல்லே; துயின்றெழுந்த பின்னர்ச் சுகமாய்த் துயின்றேன் எனப்படுதலின், துயிலின்கண்ணே இன்ப துன்ப நகர்ச்சி உளதாதலின், அது பிராணவாயுவுக்காமெனின், கருவிகளெல்லாம் ஒடுங்கிய கித்திரையின்கண்ணே அப்பிராணவாயு இயங்குங்கால் (இன்ப துன்ப நகர்ச் சியாகிய) புசிப்பு, (உடம்பு சேட்டித்தலாகிய) தொழில் என்னும் இரண்டும் உடம்பின்கண்ணே. நிகழாமையானும், கருவிகள் ஒடுங்காத சாக்கிரத்தின் கண்ணே புசிப்பும் தொழிலுமாகிய அவ்விரண்டும் நிகழக் காண்டலானும், அந்த நிகழ்ச்சி நிகழாமை என்னும் இரண்டுக்கும் காரணமாகக் கருவிகளே ஒடுக்கியும் ஒடுக்காமலும் நிற்பது யாது, அதுதான் அப்பிராணவாயுவுக்கு வேறுகிய ஆன்மா என்பதாம்.
  - உகூ. பிராணவாயு ஆன்மா அன்று என்று கூறப்படுகின்றது.
- நட்ட (வெ. பொ.) சூக்கும்தேகம் போலாகாது சுழுத்தி துரியங்க னிலே தொழிற்படும் பிராணவாயுவே அடங்கி விடுதல் செய்யும் ஆன்மாவா கும் என்று பிராணுன்மவாதிகள் கூறுவர்; கண்டறிதற்கு கிலேக்களமாகிய உடம்பின்கண்ணே கருவிகள் தொழிற்படாதொடுங்கவும், அங்ஙனம் ஒடுங் கியவிடத்து விஷயங்களால் வரும் இன்ப துன்பப் புசிப்பு உடம்புக்கு இலதா கவும், அங்ஙனம் பிராணவாயு இயங்கிக்கொண்டிருந்தவிடத்தும் அதற்கு அப்புசிப்பு இலதாகவும் போதலால், கருவிகளின் தொழிற்பாட்டாலாகிய இன்பதுன்பங்களேக் கண்டறியும் உரிமையுடைய ஆன்மா அப்பிராணவாயு வுக்கு வேருய் உண்டு என்பது.

# ஆமுஞ் சூர்ணிகை.

- ருக்க மறந்து மறந்து நிணக்கிறபடியினுலே மறவாமல் இருக்கிற அரனுக்கு வேருய் உயிர் உண்டு.
- ஈ.உ. (சூ. பொ.) பிரமமானது ஐடப்பொருளாகாத சித்துப்பொரு ளாகலின் அதவே ஆன்மாவாகும் என்று விஞ்ஞாஞன்மவாதிகள் கூறில், அவ்வான்மாவானது கேவலாதிதத்திலே கின்றபோது யாதும் அறியமாட் டாது, பின்னர்ச் சாக்கிரத்திலே கலாதிதத்துவக் கருவிகளால் அறிந்து வரு தலானும், கருவிகளோடு நின்றபோதும், அவிச்சை நீங்காமையின் தன்னியல் பிண அறியமாட்டாமையானும், மறந்து மறந்து அறியாது அறிந்தவாறே அணேத்தையும் அறிந்துநிற்கும் பேரறிவுடையர் பரப்பிரமசிவபெருமானே என்று வேதாகமங்கள்வாயிலாக ஞாஞசாரியர் அறிவுறுக்கும் உபதேசமொ மியைப் பெற்றுடைய பொருள் ஒன்று உண்டு; அந்தப் பொருள் பரப்பிரம சிவபிராஞர்க்கு வேறுகிய ஆன்மா என்பதாம்.
- டை. ஆன்மா கருவிகளோடு கூடியவிடத்தும், அவிச்சை நீங்காமை யின் விடயங்களேமாத்திரம் அறியும்; அங்ஙனம் அறியுமிடத்தும் உளவாம் வேறுபாடுகள் கூறப்படுகின்றன.
- வேறபாடுகள் கூறப்படுக்கூறன.

  நூ. (வெ. பெர்) கருவிகளில்லாவூற்ரேடும் கூடிச் சாக்கிரஸ்தான த்தில் நின்று விடயங்களே அறியுங்கால், ஒருங்கே அறியமாட்டாது ஒன்றனேயே அறிந்தம், மற்றென்றை அறியப்புகுந்தும், முன் அறிந்ததை அறியா தொழிந்தும், இங்ஙனம் ஒவ்வொன்றுக அறிந்த விஷயத்தையும் இடையீடின்றி அறியமாட்டாது விட்டுவிட்டு ஐந்தவத்தைப்பட்டு அடங்கி, மீள அறிந்து வருதல் பிரத்தியக்ஷமாகக் காணப்படுதலான், அங்ஙனம் அறிந்து வந்த பொருள் ஐடமுமன்று, இயல்பாக உணரும் பேரறிவுமன்று, பின் அது யாதெனின், காட்டும் ஒளிக்கு வேறுகிய கண்ணெளிபோல, அந்தப் பேரறிவுப்பொருளாகிய பரப்பிரமசிவத்துக்கு வேறுய், அது அதுவே தானெனச் சார்ந்ததன் வண்ணமாய் கின்ற அறியும் தன்மையுடைய ஆன்மாவாம்.
- ஈ. இ. இதறை சிவபெருமான் அறிர்தவாறே அணேத்தையும் அறிபவர் என்பதும், உயிர் மறர்து மறர்து அறியும் என்பதும் உணர்த்தப்பட்டன.

# ஏழாஞ் சூர்ணிகை.

கூகு. எல்லாத் தத்துவங்களுக்கும் வேறு வேறு பெயர் இருக்கையி ஞலே, அந்தந்தத் தத்துவங்களுக்கு வேருய் உயிர் உண்டு.

- டி (சூ. பொ.) உருவகர்தம், வேதனுகர்தம், ஞானகர்தம், குறிக் கர்தம், வாசதைக்தம், என்னும் ஐந்து கந்தமெனக்கொண்ட மாயாகாரியங் கள் (சமுகான்மவாதிகள் கூறமாற) ஆன்மா எனப் பெயர் பெருது வெவ் வேறு பெயர் பெற்று நிற்பனவாகலான், மாயாகாரியங்களால் ஆக்கப்பட்டுச் சூத்திரப்பாவை போலுள்ள உடம்பின்கண்ணே அவ்வுருவகந்தமுதலியவற் அக்கு வேருய் ஆன்மா உண்டு என்பதாம்.
- **ஈ. அ.** உருவகர்தமுதலியன மாயாகாரியங்களாம் என்றம்; அவை கூடிய சமுதாயத்தினும் ஆன்மா எனப் பெயர் பெறுது வேறு பெயர் பெறும் என்றும் கூறப்படுகின்றது.
- என்றம் கூறப்படுகின்றது.

  நகை. (வெ. பொ.) சமுதர்பவாதிகள்/ற் சமுதாயமாகக் கொள்ளப் பட்டன யாவை எனின், கஃமுதற் பிருதிவியீருகிய தத்துவங்களேயாம்.
  அவையெல்லாம் மாயையின் காரியங்களாதலின், கில காலம் கிஃத்து அழிவனவேயாம். அவை தொக்க சமுதாயத்தில் விளங்குவதாகிய ஞானத்தின் இயல்பைக் கருத்தொருங்கி முன்னுணர்க்து பின் அச்சமுதாயத்தை ஆராயின், அந்தச் சமுதாயம் கண்ணுக்கு விளக்குப்போல உயிருக்கு ஸ்தூல சூக்கும் பரங்களாகிய உடலாம். கண் விளக்குக்கு வேருயிறைபோல, ஆன்மா வானது சூத்திரப்பாவைபோறும் உடம்புக்கு வேரும்.
- சுo. இந்த மூன்றுஞ் சூத்திரத்திலுல் ஆன்மா ஒன்ற உளது **என்று** சாதிக்கப்பட்டது.
- சக. முதலாம் இரண்டாம் மூன்முஞ் சூத்திரங்களாற் சைவாகமங்க ளுட் கூறப்படும் பதி, பாச, பசுக்களினுண்மை அதமானப்பிரமாணத்திைல் வலியுறுத்தப்பட்டது. ஆகமப்பிரமாணமே அமைவதாயிருப்ப, அதமானப் பிரமாணம் எற்றுக்கெனின்? கூறுதம். மந்தவுணர்வுடைய மாணுக்கர் வேறு சமயதூல்களேப் பார்த்தவிடத்தச் சைவாகமப்பொருளில் மஃவுகொள்வர்; அங்ஙனம் மஃவு பிறவாமைப்பொருட்டும், கேட்டல் சிந்தித்தல் தெளிதல் நிஷ்டை என்னும் நான்கு பிரகாரத்தினுலும் அதுபவம் எய்துமாதலிலை, சிந்தீன செய்து பிரபல துர்ப்பலங்களே உணர்ந்து தெளிந்துகொள்ளும் பொரு ட்டும் அதுமானப்பிரமாணம் கூறப்பட்டதாம் என்க.

# மூன்முஞ் சூத்திரத் தொகைப்பொருள்.

சஉ. சூனியான்மவாதி, தேகான்மவாதி, இந்திரியான்மவாதி, சூக்கும தேகான்மவாதி, பிராணுன்மவாதி, விஞ்ஞானுன்மவாதி, சமுதாயான்மவாதி என்னும் எழுவரும் முறையே அச்சூனியம், தேகம், இந்திரியம், சூக்கும தேகம், பிராணன், விஞ்ஞானம், சமுதாயம் என்பவற்றை ஆன்மா என்று கூறிய கூற்றுக்களே மறுத்து, ஆன்மா அவற்றுக்கு வேரும் என்று சாதிக் கப்பட்டது.

## மூன்ருஞ் சூத்திரப் பரீக்ஷைவினுக்கள்.

- க. முன்முஞ் சூத்திரப் பொருள் யாது? ச.
- 2. அதன் கருத்துரை யாது? டு.
- க. இதன் பொருள் யாது? சு.
- ச. உலகத்தைக்கொண்டு எவர் உளராகச் சாதிக்கப்பட்டார்? எ.
- ரு. உட‰க்கொண்டு எது உளதென்று சாதிக்கப்படுகின்றது? எ.
- சு. சூத்திரத்தின் பிண்டப்பொருள் யாது? அ.
- எ. முதலாஞ் சூர்ணிகை யாது? கூ.
- அ. அதன் பொருள் யாது? க0.
- கூ. (சூனியமாவது யாது? கக.
- க0. குனியான்மவாதிகள் எங்ஙனம் மறுக்கப்படுகின்றுர்? க0.
- கக. ''இது நானன்று'' ''இது நானன்று'' என்றற் *ெருட*க்கத்**தனவா** கக் கழித்த விடத்துளதாய அறிவு யாது? கநட, (1.)
  - கஉ. சூக்குமபஞ்சாக்காத்துள் ஆன்மா எவ்வெழுத்தாய் நிற்கும்? கடி.
  - கட. ஆன்மாவை மாயை என்றுல் என்ண? கட, (2.)
  - குசு. ஆன்மாவைச் சிவம் என்முல் என்ணே? கூடி, (2.)
  - கடு. இரண்டாஞ் சூர்ணிகை யாது? கச.
  - **க**சு. **அ**தன் பொருள் யாது? கடு.
- கஎ. இராகுவின் தஃ என்பது சிறுபான்மை வழக்கா? பெரும்பான் மை வழக்கா? கசு.
- கஅ. இராகுவின் த& என்ற தற்கு யாதுபொருள் கோடல் வேண்டும்? கசு.
  - ககூ. தேகான்மவாதி எங்ஙனம் மறுக்கப்படுகின்றுன்? கஎ.
  - 20. முன்றுஞ்சூர்ணிகை யாது? கஅ.

- அதன் பொருள் யாது? ககூ.
- இந்திரியான்மவாதி எங்ஙனம் மறுக்கப்படுகின்றுன்? உக. 22.
- உட. அந்தக்காணுன்மவாதி எங்ஙனம் மறுக்கப்படுகின்றுன்? உஉ.
- **நா**ன்காஞ் சூர்ணிகை யா*து*? உட. 2.4.
- அதன் பொருள் யாது? உச. உரு.
- சூக்கும் தேகான்மவாதி எங்ஙனம் மறுக்கப்படுகின்றுன்? உசு. உசு.
- ஐந்தாஞ் சூர்ணிகை யாது? உஎ. உஎ.
- அதன் பொருள் யாது? உஅ. 22.
- பிராணுன்மவா தி எங்ஙனம் மறுக்கப்படுகின்றுன்? ௩௦. உகூ.
- ஆருஞ் சூர்ணிகை யாது? டிக.
- **அ**தன் பொருள் யாது? நடி.
- ந. உ. விஞ்ஞானுன்மவாதி எங்ஙனம் மறுக்கப்படுகின்றுன்? ந.ச.
- அணத்தையும் அறிந்தவாறே அறிந்து நிற்பவர் யாவர்? ந.டு. *Γ*Σ\_ΓΣ\_.
- மறந்து மறந்து நிணப்பவன் யாவன்? ஈ.டு. ங்சு.
- டநெ. ஏழாஞ்சூர்ணிகையாது? டகு.
- ந<sub>.</sub>சு. அதன் பொருள் யாது? நூஎ.
- ந*ை. சமுதாயான்மவா தி எங்ஙனம் மறுக்கப்ப*டுகின்*றுன்? நக*ை.
- முதன் மூன்று சூத்திரங்களாற் பதி பாச பசு உண்மை எது கொண்டு வலியு*றத்*தப்பட்ட*து? ச*க.
- ந.கு. ஆகமப்பிரமாணம் உளதேயாக, அதுமானப்பிரமாணம் எற்றுக்கு? சகை.
  - ச0. எப்பிகாரத்திஞல் அநபவம் எய்துகின்றது? சக.

பொதுவதிகாரம்.

பசு லக்ஷுண வியல்.

நான் காஞ் சூத் திரம்.

#### 

- க. சூதாண் காணாக நெராகவ**் கா** கிக்கைவைக்டி சுவஸ் **ர வ**ளுக்கும் ஸ்ரி நூறை கூலி ஆக்மார்க் காணத் கோணத் போப்யர்வி தோமர் திரிபூபவத் ப அவஸ் தா பஞ்சகஸ் தஸ்ஸ்யார்மலருத் தஸ்வ திருக்கிரிய பெ
- 2. (இடள்.) இநாகுவல் ஆகிய கோக ஆணவமலத் திரை மறைப் புண்ட தனது ஞானக்கிரியையுடைய ஆன்மா; கூதை கோணோக கேறைலி கூடி = (மனமுதலிய) அந்தக்காணங்களுக்கு வேறுயினும்; இநிறை வெவை க மந்திரியோடு (கூடி நிற்கும்) அரசன்போல; கிறி து = (அவ்வந்தக்காணங்க ளோடு) கூடினவனைக்; சுவஸோ உஞ்குஸ், ஸ்றி சே = (சாக்கிரமுதலிய) இந்து அவஸ்தையில் உளவைன்.
  - ந. அந்தக் கரண மவற்றினென் றன்றவை சந்தித்த தான்மாச் சகசமலத் துணரா தமைச்சர சேய்ப்பநின் றஞ்சவத் தைத்தே.
- ச. (இ-ள்.) ஆன்மா அந்தக்காணமவற்றின் ஒன்று அன்று = ஆன் மாவானது மனமுதலிய அந்தக்காண நான்கனுள் ஒன்றன்று (ஆயினும்); சகசமலத்து உணராது=சகசமாய் நின்ற மலத்திரைல் உணர்வின்றி; அமைச்சு அரசு ஏய்ப்ப = மந்திரிமாரே கடிநின்ற அரசன்போல; அவை சந்தித்து = அவ்வந்தக்காணங்களோடு கடிநின்று; இந்தவத்தைத்தே = இந்தவத்தை முடையதாம்.
  - டு. (க. ரை.) ஆன்மலக்ஷணம் கூறகின்றது.
- சு. (க. பொ.) பேடிலே முதலாஞ் சூத்திரத்திறை பதி உண்டென் றம், இரண்டாஞ் சூத்திரத்திறைபாசம் உண்டென்றம், மூன்முஞ் சூத்திரத் திறைப் பசு உண்டென்றம் ஸ்தாபிக்கப்பட்ட பதி பாசம் பசு என்பவற்றுக்கு இலக்ஷணம் கூறத் தொடங்கி, முதற்கண்ணே ஆன்மாவின் இலக்ஷணம் கூறப்படுகின்றது என்பதாம்.

- எ. (சு. பி. பொ.) ஆன்மாவானது அந்தக்காணங்களாகிய மனம், புத்தி, அகங்காரம், சித்தம் என்னும் நான்கனுள்ளே ஒன்று அன்றுயினும், அரசன் நுண்ணிய அறிவில்லாமையால் ஆலோசணத் துணேவர்களாகிய மந் திரிமாரோடும், (பொறிமுதலிய சேணேகளோடும்) கூடி நின்று தன் தொழில் நடாத்துமாறு போல, அவ்வான்மாவானது ஆணவமல மறைப்பிஞல் அறி வின்றிச் சட்டைபோறும் கிலமுதலிய தத்துவங்களாற் பொதுவகையாய் அறியப்பெறுமேனும், சிறப்புவகையால் உணருமாறு தனக்கு ஆலோசணேத் துண்வராகிய அந்தக்கரணங்களோடு கூடிநின்று சாக்கிரம், சொப்பனம், சுழுத்தி, துரியம், துரியாதீதம் என்னும் இந்து அவஸ்தையைப் பொருந்தும்.
- அ. அந்தக்காணங்களோடு ஆன்மா நின்று சாக்கிரமுதலிய ஃந்து அவஸ்தைப்படுதல் அவ்வான்மாவுக்குத் தடஸ்தலக்ஷணமாம்.

### முதலாஞ் சூர்ணிகை.

- கூ. அந்தக்காணங்களுக்கு உயிர் உட்கூடினுலன்றித் தொழில் இல் லாதபடியினுலே, அந்தக்காணங்களுக்கு வேருய் உயிர் உண்டு.
- கo. (சூ. பொ.) ஆன்மாவினுல் அதிஷ்டிக்கப்பட்டு ஐம்பொறிகள் அறிந்த விஷயங்களுள் ஒன்றை இஃ அயாதாகற்பாற்றெனச் சித்தம் சிந்தித்து அறியும், யான் சிர்தித்தேன் என்று அறியமாட்டாது; மனம் அதனே அஃதா மோ அன்றே எனச் சங்கற்ப விகற்பஞ் செய்யும், சங்கற்ப விகற்பஞ் செய் தேன் என்று அறியமாட்டாது; அகங்காரம் அதண இன்னது எனத் துணி வேன் யான் என்று ஒருப்பட்டு எழுக்து அறியும், யான் ஒருப்பட்டு எழுக் தேன் என்ற அறியமாட்டாதா; புத்தி அத‰ இன்னது இது என நிச்சயி த்து அறியும், நான் கிச்சயித்தேன் என்று அறியமாட்டாது. ஆதலால், அவ் வாறின்றி அவற்றேடு கூடி பான் சிர்தித்தேன், பற்றினேன், எழுர்திருர் தேன், நிச்சயித்தேன் என்றும், அதன்பின் அதுவதுவாய் மாறிய சுகதுக்க மோகரூபமாய்த் தன்மாட்டு வந்த புத்திதத்துவத்தின் பரிணுமங்களாகிய இன்ப துன்ப மோகங்களேக் கலாதிகளோடு கூடி நின்று, ''இது சுகம, இது துக்கம், இது மோகம்" என்று அறிர்தும், யான் சுகித்தேன், நான் துக்கித் தேன், நான் மோகித்தேன் என்று அறிர்தும், இங்ஙனம் தன்ண நோக்கியும் பிறவற்றை நோக்கியும் சித்தாயுள்ள ஆன்மாவானது தன்ணே நோக்க ஐடமா யுள்ள சித்தம், மனம், அகங்காரம், புத்தி என்னும் அந்தக்காணங்களுக்கு வேருயுள்ளது என்பதாம்.
- (2.) இந்த ஐம் பொறிகளால் உணரப்படும் விஷயங்கள் மனமுதலிய புற அந்தக்கரணங்களால் அறியப்படுவனவாம்; இது மானதக்காட்சி எனப்படும்,

- (3) அந்தக்காணங்களுள்ளே மனத்துக்கு மேலாய்ப் புத்தியிற் ளேன் றியவைகளே ஆன்மாவிஞல் உணரப்படும்; இது தன்வேதிணக்காட்சி எனப்படும்.
- (4.) வரயிற்காட்சி, மானதக்காட்சி என்பன கடலின்கண்ணே எழுந்து கரையை அடையும் திரைபோன்று ஆன்மாவினிடத்திற் பாம்பரையாய் வந்து தோன்றும். பாம்பரையாய் வந்து தோன்றுதலாவது முன்னர் வாயிற்காட்சி யும், பின்னர் மானதக்காட்சியும், அதன்பின்னர்த் தன்வேதணக்காட்சியும் ஆண்மாவின்கண்ணே தோன்றுதலாம். அதனை மனமுகலிய அந்தக்காணங் கள் சப்தமுதலிய ஃம்புலவிஷயங்களுக்கு வேருயிறைப்போல, ஆன்மாவும் அம்மனமுதலியவற்றுக்கு வேரும். (இதனைல் அந்தக்காணண்மவாதி மறக் கப்பட்டான்.)
- கஉ. அந்த ஃம்பொறிகளினுலும் புத்தியினுலும் முறையே தோற்றும் வாயிற்காட்சி மானதக்காட்சி இரண்டும் திரையையும், ஆன்மா கடஃயும் ஒப்பனவாம்.
- கடை. அகாரம், உகாரம், மகாரம், விந்து, நாதம் என்பன சூக்குமபஞ் சாக்கரங்களாம்; இவ்வக்கரங்கள் பகுக்கப்படாது நிற்குங்காற் பிரணவும் எனப்பூம்.
- கச. (வெ. பொ.) (1) ் ஞூரபிற முதலியவற்றேடு கூடிநின்ற நாழிகை, நாள், பக்கம், மாசம், வருஷமுதலிபவாகப் பாகுபாடு செய்யும் கால தத்துவமானது அந்த ஞாயிற முகலியவற்றுக்கு வேருயிறைப்போல, செவி முதலிய ஃம்புலன்களால் அறியப்படும் சப்தமுதலிய விஷயங்களுள் ஒன்றை
- (2) சதாசிவத்தை அதிதெய்வமாகக்கொண்ட நாதத்திறை செலுத் தப்பட்டு உணரும் புருஷதத்துவமாகிய ஆன்மாவானத
- (3) மகேசுவரீண அதிதெய்வமாகக்கொண்ட விந்துவிஞற் செலுத்தப் பட்ட சித்தமாய் நின்று, இஃது யாதாகற்பாற்றெனச் சிருதித்தும்,
- (4) உருத்திரரை அதிதெய்வமாகக்கொண்ட மகாரததாற் செனுத்தப் பூம் மனசாய்ஙின்று, இஃது இன்னதாகற்பாற்றெனப் பற்றியும்,
- (5) அதன்பின், பிரமாவை அதிதெய்வமாகக் கொண்ட அகாரத்தி றைற் செலுத்தப்படும் அகங்காரமாய் நின்று, இஃதாமோ அன்ரே, இஃது இன்னதெனத் தெளிவேன் யான் என எழுந்தும்,
- `(6) அதன்பின்னர், விஷ்ணுவை அதிதெய்வமாகக் கொண்ட உகா ரத்திறைற் செலுத்தப்பட்ட புத்தியாய் நின்று, இஃது இன்னது எனத் தெளிந்தும்,

- / (7) இங்ஙனம் போர்த ஆன்மாவானது அர்த மனமுதலிய அர்தக்கா ணங்களுக்கு வே*ரு*ம்.
- ் கிடு. ஆன்மா என்பது வியாபகம் எனப் பொருள்படும். இந்த மனமு தலிய அந்தக்காணம் புற அந்தக்கரண**ம்** எனப்படும். கலா திகள் அக அந்தக் கரணம் எனப்படும்.

## இரண்டாஞ் சூர்ணிகை.

- ககு. மல மறைப்பால் உயிருக்கு அறிவு இல்லே.
- கஎ. (சூ. பொ.) ஆன்மா சிவபெருமானேப்போல அந்தக்காணமுதலி யவற்றுக்கு வேருய அறிவுடைப் பொருளாயினும், செம்பிற் களிம்புபோல வேறு காரணமின்றித் தன்ஞேடு உடனுப் நிற்கும் மலத்தின் மறைப்பினுல் தன்னியல்பை உணருமாறு இல்லே என்பதாம்.
- தன்னியல்பை உணருமாறு இல்ல என்பதாம்.

  கஅ. (வெ. பொ.) ஆன்மாவானது (\*) ஆக்க்துகமலம் எனப்படும் மாயாகாரியமாகிய உடம்பு தனக்குக் காண்பிப்பது கொண்டு காணுதாயின், அது ஒரு விடயத்தையும் அறியுமாறில்லேயாம். சகஐமலமாகிய ஆணவம் ஆண் மாவை அரா தியேமறைத்து நிற்றல், விறகினுள்ளே மறைந்தபோது விறகேயாயும், சூரியகாந்தத்துள்ளே மறைந்தபோது அதுவேயாயும் நின்றும் தனக்குக் கேடில்லாத தீயைத் தமக்குள்ளே மறைத்து வைத்து (அத்துவிதமாய்) ஒன்றேயாய் நிற்கும் காட்டம், சூரிய காந்தம் என்பன போலாம்.
- கக. இரண்டாஞ் சூத்திரத்து அஎ-ம் பிரிவிற் காணப்படும் கூ-ம் தத் துவமுதலிய கலே, வித்தை, இராகம் என்பன வாயிலாக விஷயங்களே அறி யும்வண்ணம் ஆன்மாவுக்கு அறிவை விளக்குதல் மாயையின் செய்கை; அவ்வறிவைத் தடைசெய்து நிற்பது மலத்தின் செய்கை, ஆதலால் ஆண வமலம் இருளேயும் கலே வித்தை இராகமுதலிய மாயேயம் ஒளியையும் கிகர்க்குமாம் என்க.
- 20. ஆன்மாவுக்கு அறியாமையைச் செய்தலாகிய கேவலத் தில் கிக மும் இயல்பே மலத்துக்குத் தன்னியல்பெனப்படும் சிறப்பிலக்கணமாம். அது ஆன்மாவுக்குப் பொதுவியல்பெனப்படும் தடத்தலக்ஷணமாம்.
- உக. அவ்வான்மாவானது ஃம்புலன்முதலிய கருவிகளோடு கூடி அவ ஸ்தையுறுவதாகிய விபரீதவுணர்வைச் செய்யும் சகலத்தில் நிகழும் இயல்பே மலத்துக்குப் பொதுவியல்பேனப்படும் தடஸ்தலக்ஷணமாம். இதனைல் மலத் துக்கு இரு இலக்ஷணங்களும் கூறப்பட்டவாறு உணர்க.

<sup>(\*)</sup> ஆகர்துகம் இடையிலே வர்து கூடிய மாயேயமாகிய உடம்பு முதலியவாம்.

- 22. ஒவ்வோர் சமயத்தார் மலத்தை ஞானுபாவம் என்றும், பிராந்தி ஞானம் என்றும், தமோகுணம் என்றும், பஞ்சக்கிலேசத்துள் ஒன்றுகிய அவிச்சை என்றும், மாயா கன்மங்கள் என்றும் தந்தஞ்சமய நூல்பற்றி மயங்குவார்.
- ் உடை. இந்தச் சகஐமலமாகிய ஆணவமலம் ஞானத்தை மறைப்பதாய், திரவியமாய், அறியாமைக் குணத்ததாய், செம்பிற் களிம்புபோல உயிரின் குற்றமாய், அநா திபந்தமாய், ஒன்றேயாய், உயிர்கடோறும் தனித்தனி வெவ் வேருய், தத்தம் காலவெல்லேயில் நீங்குவனவாகிய சத்திகள பற்பலவுடைத் தாய், ஆன்மாக்கள் கேவலாவஸ்தை முதலிய மூன்று அவஸ்தை அடைதற்கு மூலகாரணமாய், நித்தமாய், வியாபகமாய், வியாபகமாகிய உயிரை அணுத் தன்மை யுறுமாறு செய்தலினுல் ஆணுவம் எனப் பெற்றதாய்,
- உடு. (என்று மிருகேக்திராகமம் கூறுமாறு), "பசுத்துவம், பசுகீகா ரம், மிருத்தியு, மூர்ச்சை, மலம், அஞ்சனம், அவித்தை, ஆவிருதி, ருக்கு, கிலானி, பாவமூலம், கூஷயம்" என்னும் காரணப்பெயர்களுடையதாய் நிற்ப தெனவும், படலம் படர்க்த கண்ணுனது சூரியன் சக்கிதியில் நிற்பினும் படல த்திலை அவ்வாளியை இழக்து இருளில் அழுக்துமாறபோல, சிவசன்னிதி யில் கிற்பினும் படிமுறையினுல் அறிவிக்க அறியும் தன்மைத்தாய ஆன்மா அகாதியே அறிவித்தால் அறியமாட்டாமையின், அதுபற்றி அவ்வறிவை இழக்து அறியாமையாய் அழுக்துதலின், அக்த ஆணவமலம் அவ்வுயிர்க்குப் பக்தமாயிற்று என்க.
- உசு. அநா தியே மலத் தினின்று நீங்கு தல் முதல்வன் விண்யாய், முற்றறிவு எனப்படும் சர்வஞ்ஞதை, வாம்பிலின்பமுடைமை எனப்படும் திருப்தி, இயல்பாகவே பாசங்களி னீங்கு தலாகிய அநா திமுத் தத் தன்மை எனப்படும் அநா திபோ தம், போருட்சத் தி எனப்படும் அலுப் தசத் தி, முடிவி லாற்றல் எனப்படும் அனர் தசத் தி, தன்வயம் எனப்படும் அதர் திரத் துவம், தூயமேனி எனப்படும் விசுத் ததேகம், இயற்கை யுணர் வினைதல் எனப்படும் நிராமயான்மா என்றும் எண்குணங்களுள்ளே, அநா திமுத் தத் தன்மை என ஒர் குணம் வைத் தெண்ணப்படுவது சிவாகமங்களுக்கு ஒப்பமுடிர்த பக்ஷமா மாறுபோல, அநா தியே மலத்தைப் பற்று தல் உயிரின் விண்யாய், கிஞ்சிஞ் ஞதை, அதிருப்தி, ஆதிபோ தம் எனப்படும் அநா திபர் தத் துவம், லுப் தசத் தி, அந் தசத் தி, பரதர் திரத் துவம், அசு த் ததேகம், ஆமயான்மா என்னும் ஆன்

மாவுக்குரிய எண்குணங்களுள்ளே அநாதிபந்தத்துவம் என்பதோர் குணம் வைத்தெண்ணப்படுவது அவ்வாகமங்கட் கெல்லாம் ஒப்பமுடிந்த பக்ஷமாம்.

- உஎ. ஹ**லாவவி**ஃெரா பங்கூவ ⊣ா **ந**ு ஒரு ஹகோ ரகை? ஸவலாவஃஇ் நாலூ அவரா தா நொஜீவ வை ஒது தாஃ வ்ல வபாவ விமலோ யத்வத் சர்வா நு கிரஹகா சகஃ \ ஸ்வபாவ மலிகாஸ் தத்வதா த்மா கோஜீவசம்ஞிதா 8 12.
- உஅ. ''சர்வா நுக்கிரகஞ் செய்யும் கிவபெருமான் எங்ஙனம் இயல்பா கவே மலமிலராய் உளரோ, அங்ஙனம் இயல்பாகவே மலத்தோடியைந்தமை யால் ஆன்மாவுக்குச் சீவன் என்னும் பெயர் உளதாம்'' என்று வாயுசங்கிதை யும்,
  - உகூ. சு நா⊋் 8 இ 8 ு கூணா தூவ⊰ஜகு தெழ **ந க ஹி**வஃ| சு நா⊉் 8 இஸ் வை ஆா திஹி ஜெதா z பல 6 பொடி **த**ஃ∥ அநா தி மல முக்தத் துவா த் சர்வஞ்ஞஸ் தே நதச்சிவ 8 1 அநா தி மல சம்பந்தாத் கிஞ்சிஞ்ஞோயம் மயோ தி தஃ 11
- ா.o. ''சிவன் அநா திமல முத்தராதலின் அவர் முற்றறிவினர்; ஆன்மா அநா திமல சம்பந்தமுடைத்தாதலிஞல் அத சிற்றறிவினது என்று எம் மாற் கூறப்பட்டது" என்று கிரணுகமமும் கூறியிருப்பது காண்க.
- டக. சூனியம், ஸ்தூலதேகம், இந்திரியம், சூக்குமதேக முதலியவற் றக்கு வேறெனப்பட்டதாய், மலத்துக்குப் பற்றுக்கோடாயுள்ள ஆன்மாவை ஜடமென்றும், குணிப்பொருள் என்றும், சுவத்ந்திர அறிவுடைய பிரமம் என்றும், அவ்வுடம்பளவினதென்றும், அணுவளவினதென்றும், உருவென் றும், அரு என்றும், உருவரு என்றும் பலதிறப்படக் கூறி மயங்கும் பல திறப்பட்ட சமயிகள் உளராம் என்க.

# மூன்முஞ் சூர்ணிகை.

- **ந**டை. உயிர் முன்றவஸ்தைப்படும்.
- டி. டி. (சு. பொ.) ஆன்மா மலத்திஞல் மறைப்புண்டபோது சூக்கும தேகம் எனப்படும் அருவுடம்பாகிய தத்துவசொருபியாயிருத்தலால், அத்தத் துவங்கள் தொழிற்படும் அவஸ்தை வேறுபாடுபற்றி, ஆன்மாவானது சாக்கி எம், சொப்பனம், சுழுத்தி, துரியம், துரியாதீதம் என்னும் ஐந்து காரியா வஸ்தை யுறுதற்குக் காரணமாகிய கேவலாவஸ்தை, சகலாவஸ்தை, சுத்தா வஸ்தை என மூன்று அவஸ்தையுறும் என்பதாம்.
- சகலத்திற் கேவலம், ஏன்ற காவர் தோது துவை கூரி குவைக்கிய நச. (வெ. பொ.) (1) சாக்கிரத்தானமாகிய இலாடத்திலே மெய், வாய், கண், மூக்கு, செவி என்னும் ஞானேந்திரியம் ஐந்தும், வாக்கு, பாதம்,

பாணி, பாயுரு, உபஸ்தம் என்னும் கன்மேந்திரியம் ஐந்தும், சத்தம், பரிசம், ரூபம், இரசம், கந்தம் என்னும் சப்தூதி விஷயம் ஐந்தும், வசனம், கமனம், தானம், விசர்க்கம், ஆனந்தம் என்னும் வசஞ்தி ஐந்தும், பிராணன், அபானன், வியானன், சமானன், உதானன், நாகன், கூர்மன், கிருகான், தேவதத் தன், தனஞ்சயன் என்னும் பிராணுதி பத்தும், மனம், புத்தி, சித்தம், அகங் காரம் என்னும் அந்தக்கரணம் நான்கும், புருஷனுமாகிய முப்பத்தைந்து கரு விகள் தொழிற்படும்;

சாக்கிராவஸ்தையில் எய்தும் வரன்முறை கூறின், சேவிக்கண்ணே நின்ற போகம் தய்க்கும் வாயின் மிலேச்சராகிய அநாரிய மெய் காவலரும்; சரீரத்துநின்ற போகம் துய்க்கும் சாரணராகிய ஒற்றரும்; கண்ணிடத்து நின்று போகம் துய்க்கும் தூதிடைச் செல்வாரும்; வாயிலே நின்று போ கங் கொள்ளும் நின்று திப்போராகிய சூதர், இருந்து ஏத்துவாராகிய மாக தர் என்னும் புகழ்வோரும்; முத்திலே நின்று போகம் கொள்ளும் புரோகி தருமாகிய ஞானேந்திரியவர்க்கமும்;

வரக்கினின்று போகம் துய்க்கும் குதிரைவீரரும், காவிலே நின்று போகம் துய்க்கும் யாணவீரரும், கையில் நின்று போகம் துய்க்கும் தேர் செலுத்தும் வீரரும், பாயுருவில் நின்று போகம் துய்க்கும் காலாள் வீரரும், உபஸ்தத்தினின்று போகம் துய்க்கும் சேனுதிபதிகளுமாகக் கூறப்படும் கன்மேந்திரியவர்க்கமும்;

சப்த, ஸ்பரிச, ரூப, ரச, கந்த, வசன, கமன, தான, டிசெர்க்க, ஆனந்தம் என்னும் விஷயமாகிய பரிவாரங்களும்;

பிங்கலே சுழுமுணயிற் 🕻 இந்திரநீலநிறத் திணயுடையதாய் இடை போக்கு வரவு செய்யும் பிராணவாயுவும், இந்திரகோபநிறத் தினதாய்க் குதத் தில் மலசலங்களேப் பிரிக்கும் அபானவாயுவும், மின்னிறத்ததாய் நாபியில் அக்காங்களேப் பிரிக்கும் உதானவாயுவும், பால்நிறத்ததாய் உடல்முழுதும் வியாபித்துச் சுழித்தல் முதலிய தொழில்கள் செய்யும் வியானவாயுவும், காயா மலர் நிறத் நின தாய்க் கண்டத் திலே அன்னசாரத்தை நாடிதோறும் செலுத் தும் சமானவாயுவும், பாலசூரியனின் நிறத்தினதாய் நகைப்புமுதலிய தொ ழில்கள் செய்விக்கும் நாகவாயுவும், குருந்தமலர் நிறத்தினதாய்க் கண்ணிமைப் பிக்கும் கூர்மவாயுவும், மஞ்சள் கிறத் தினதாய்த் தும்மல் செய்விக்கும் கிருகர வாயுவும், பளிங்கு நிறத்தினதாய்க் கொட்டாவி செய்விக்கும் தேவதத்தவாயு வும், நீலாஞ்சன நிறத்தினதாய்த் தேகத்தை வீங்கி வெடிக்கச்செய்யும் தனஞ் சயவாயுவுமாகிய தசவாயுக்கள் எனப்படும் உறுதிச் சுற்றத்தாரும்; சிக்கம் சிக் தித்தும், புத்தி விசாரித்தும், அகங்காரம் துணிந்தும், மனம் செய்வித்தும் போதரும் அந்தக்கரண சதுஷ்டய மந்திரிமாருமாகிய இவரே 10 ஜாக்கிர**ஸ் தா** 

னம் எனப்படும் இலாடத்தானமாகிய அத்தாணிமண்டபத்தில் ஆன்மாவாகிய அரசன் இங்ஙனம் இசைக்து அமர்வன் என்பதாம்.

- (2) சொப்பனஸ்தானமாகிய கண்டத்திலே சப்தாதி விஷயம் ஐந்தும், வசதை இக்கும், பிராணுதி பத்தும், அந்தக்காணம் நான்கும் புருஷனுமா கிய இருபத்தைந்து கருவிகள் தொழிற்படும்;
- (3) சுழுப் திஸ்தானமாகிய இதயத் திலே சித்தம், பிராணன், புருஷன் என்னும் மூன்றும் தொழிற்படும்;
- (4) துரியத்தானமாகிய உர்தியிலே பிராணவாயு, புருஷன் என்னும் இரண்டும் தொழிற்படும்;
- (5) **து** ரி **ய**ா தீ த ம் எனப்படும் மூலாதாரத்திலே புருஷன் ஒன்றே தொழிற்படும்.
- டைடு. இங்ஙனம் தரியாதீதத்திலே மலத்தோடுமாத்திரம் சம்பந்தப் பட்டு அறிவின்றிப் புருஷன் நிற்பது கேவலாவஸ்தை எனப்படும்.
- டிசு, கலாதிகளும் சிவதத்துவமுதலிய சுத்ததத்துவமும் அவஸ்தைக் கேதுவாகாமையால் உடன் எண்ணப்படவில்ஃ.

### சகலத்திற்சகலம்.

- டி எ. (வெ. பொ.) (1) இலாடித்தானத் தினின்று அங்கங்கே அவஸ் தைப்பட்டு, ஈண்டுக் கூறியவாறு கீழேபோக்து மூலாதாரத்தை அடைந்த பின்னர், பின்னரும் அங்ஙனம் ஆண்டாண்டு அவஸ்தைப்பட்டு மேலேபோய் இலாடத்தானத் தில் ஜாக்கிரஸ்தானத்தை அடைந்த புருஷன்,
- (2) அச்சாக்கிராவஸ்தையின்கண்ணும் ஜாக்கிரஜாக்கிரமுதலிய ஐந்து அவஸ்தைப்படும். அங்ஙனம் அவஸ்தையுறமிடத்து,
- (3) **சா**க்கிரசாக்கிரத்திற் சிவதத்துவமுதற் சுத்தவித்தியாதத்துவம் இறுதியாகிய ஐக்து கருவிகளும்,
- (4) சாக்கொசொப்பனத் திற் கிவதத்துவமுதல் ஈசுரதத்துவம் இறு தி யாகிய நான்கு கருவிகளும்,
- (5) சாக்கிரசுழுப் தியிற் கிவதத் துவமுதற் சாதாக்கியதத் துவம் இறு தி யாகிய மூன்று கருவிகளும்,
- (6) சாக்கிரதுரியத்திற் சிவதத்துவம் சத்திதத்துவம் என்னும் இரண்டு கருவிகளும்,
- (7) **சா**க்கிரதுரியா நீதத் திற் சுவதத் தும் என்னும் ஒரு கருவியும் கலா தி சுளேச் செ அத்தி நிற்கும்.

- (8) அந்தச் சாக்கிராதி அவஸ்தைகள் கருவிகளால் விஷயங்களே அறியும் செய்கைதோறும் அதிநுட்பமாய் இடையீடின்றி நிகழ்வதை நண் ணுணர்வினுற் காண்க.
- (9) சுருக்கிரசாக்கிரமுதலிய ஐந்து அவஸ்தையினும் ஆன்மா அந்தக் கரணங்கள்வாயிலாக அவ்வப்பொறிகளால் அவ்வவ்விஷயங்களே உணர்ந்து அவ்வப்போது அவ்வவ்விடயங்களினின்ற நீங்கும்.
- (10) இங்ஙனம் சுத்தாவஸ்தையும் நின்மலசாக்கிரம், நின்மலசொப் பனம், நின்மலசுழுப்தி, நின்மலதுரியம், நின்மலதுரியாதீதம் என ஐவகைப் படும்.

நான்காஞ் சூத்திரத் தொகைப்பொருள்.

ஆன்மாவான **த** மனம் புத்தி சித்தம் அகங்காரம் என்னும் அந்தக்க**ர** ணங்களுள் ஒன்றன் அ என்றும், அகாரா திசூக்கும பஞ்சாக்காத் துள்ளே அகார முதலிய நான்கினுற் குறிக்கப்படுவன அகங்காரமுதலிய அந்தக்கரணம் நான்கு மாம் என்றம், இறுதிக்கண்ணதாகிய நாதத்திறை குறிக்கப்படுவது ஆன்மா வாம் என்றும், இந்த அகாரமுதலிய ஐந்தும் பிரமன்முதலிய ஐவராலும் செலுத்தப்படுவனவாம் என்றம், கணந்தோறும் நிணப்பாகிய சகலமும் மறப்பாகிய கேவலமும் அதிநுட்பமாய்க் காற்றுடிபோல மாறிமாறி கிகழும் என்றம், சகலாவஸ்தையின்கண்ணே கணந்தோறம் அவ்வாறு அறிவு தோற் றியும் ஒடுங்கியும் வருவது கடலின்கண்ணே புதிது புதிதாய்த் திரைதோன்றி யும் ஒடுங்கியும் வருதல் போலுமாம் என்றும், மலத்தின் சொருபமும் தடன்த மும் இது இதுவாம் என்றும், ஆன்மாவின்மாட்டு மலமானது செம்பிற் களிம் புபோல அநா திக்கண்ணுளதாம் என்றம், மலத்திஞல் மறைப்புண்ட ஆன் மாவின் ஞான இச்சாக் கிரியைகளே (மாயா தத்துவ கருவிகளாகிய) வித்தை, இராகம், க‰ என்பன தீபத்தையும் உபரேத்திரத்தையும் நிகர்த்து விளக்கு வனவாம் என்றும், சகஜமலம் ஆணவம் என்றும், ஆகர்துகமலம் மாயாகாரிய உடம்புமுதலிய என்றம், ஆன்மாவானது கேவலாவஸ்தை, சகலாவஸ்தை, சுத்தாவஸ்தைகளிற் சாக்கிரம், சொப்பனம், சுழுப்தி, துரியம், துரியாதீதம் என <sup>ஐ</sup>வகை அவஸ்தைகளே அடையும் என்றும், ஆன்மாவானது நெற்றித் தானமாகிய ஜாக்கிரத் தினின்றும் மூலா தாரத்துத் துரியா தீதம் இறு தியாகிய ஐந்து அவஸ்தைப்படுதலாகிய கேவலாவஸ்தை இந்த நான்காஞ் சூத்திரத்தி னுற் கூறப்பட்டதாம் என்றும், சகலாவஸ்தை <sup>ஐந்</sup>தாஞ் சூத்திரத்தினுறும், சுத்தாவஸ்தை ஆருஞ் சூத்திரத்தினுலும் கூறப்படும் என்றும் உணர்த்தப்பட் டதாம் என்க.

### நான்காஞ் சூத்திரப்பரீகைஷ விஞக்கள்.

#### ~~~

- ுக. **நான்கா**ஞ் சூத்திரப்பொருள் யா*து? ச*.
  - உ. சூத்திரக்கருத்துரை யாது? டு.
- ்**டு. அ**தன் பொருள் யாது? சு.
- ்ச. சூத்திரப்பிண்டப் பொருள் யாது? எ.
- ் **டு. ஆ**ன்மாவின் தடஸ்தலக்ஷணம் யா*து? அ.*
- . கூ. *புதலாஞ்* சூர்ணிகை யா*து*? கூ.
- ு **எ. அ**தன் பொருள் யாது? கo.
- ு. வாயிற்காட்சியாவது பாது? கக, (1).
- ்கூ. மானசக்காட்சியாவது யாது? கக, (2).
- ்க**். த**ன்வேதணக்காட்சியாவது யாது? கக, (3).
- கக. **வா**யிற்காட்சி முதலியன எதுபோல ஆன்மாவில் வந்து தோ**ன்** அம்? கக, (4).
  - ் கஉ. பாம்பரையாகத் தோன்றுதல் என்றதின் பொருள் யாது? கக, (4)
- ் கடி. ஆன்மாமனமுதலியவற்றுக்கு வேறு என்றமையால் எவன் மறுக்கப்பட்டான்? கக, (4).
- கச. **வா**யிற்காட்சியும் மானசக்காட்சியும் எத‱யும், ஆன்மா எதண யும் ஒப்பன? கஉ.
  - **க**ரு. சூக்கும பஞ்சாக்கரங்கள் யாவை? கடூ.
- கசு. அகாரா தி பஞ்சாக்ஷரங்கள் பகுக்கப்படாது நிற்குங்கால் எங்ங னம் பெயர் பெறும்? கடி.
  - கஎ. காலதத்துவம் எங்ஙனம் பாகுபாடு செய்கின்றது? கச, (1).
- கஅ. காலதத்துவம் ஞாயிற முதலியவற்றுக்கு வே*ரு*? வேறி ன்*ரு*? கச, (1).
- ககை. சப்தாதி விஷயங்களே ஆன்மா அறியுமாறு அதணேச் செலுத்தும் சூக்கும பஞ்சாக்காம் யாது? கச, (2).
  - உ0. அந்த அக்ஷாத்துக்கு அதிதெய்வம் யாது? கசு, (2).

- உக. சித்தத்தைச் செலுத்தும் அக்ஷாம் யாது? அதற்கு அதிதெய்வம் யாது? கசு, (3).
  - ূ உஉ. **ஆ**ன்மா சித்தமாய் நின்ற யாது செய்யும்? கச, (3).
- உடி. **ப**ன்சைச் செலுத்தும் அக்ஷாம் யாது? அதற்கு அதிதெய்வம் யாது? கச, (4).
  - ் உச. ஆன்மா மனசாய் நின்ற யாது செய்யும்? கச, (4).
- உடு. அகங்காரத்தைச் செலுத்தும் அக்ஷாம் யாது? அதற்கு அதி தெய்வம் யாது? கச, (5).
  - ் உசு. ஆன்மா அகங்காரமாய் நின்று யாது செய்யும்? கசு, (5).
- உஎ. புத்தியைச் செலுத்தும் அக்ஷாம் யாது? அதற்கு அதிதெய்வம் யாது? கச, (6).
  - உஅ. ஆன்மா புத்தியாய் நின்று யாது செய்யும்? கச, (6).
  - உகூ. ஆன்மா அந்தக்காணங்களுக்கு வேறு? வேறின்று? கச, (7).
  - ந<sub>ு</sub>. ஆன்மா என்றதின் பொருள் யாது? கரு.
  - **ஈ.க. ம**னமுதலியவற்றுக்கும் கலாதிகளுக்கும் பேதம் என்னே? கடு.
  - **நட** இரண்டாஞ் சூர்ணிகை பாத? கசு.
  - <u>ஈ. ஈ.</u> அதன் பொருள் என்ணே? கஎ.
  - **நடு. ஆ**கர்தோகமலம் என்றது எது? கஅ.
  - **டிடு. ஆக**ர்துகமலம் என்றதின் பொருள் யாது? கஅ<sub>ஃ</sub> (\*).
- நடகு. ஆன்மா ஒரு விஷயத்தையும் அறியுமாற்றவின்றி யிருப்**பத** எப்போது? கஅ.
- டிஎ. ஆன்மாவைச் சகஜமலமாகிய ஆணவம் எதுபோலப் பற்றி யது? கஅ.
- நடஅ. விறகும்சூரிய காந்தமும் எதணே உள்ளே மறைத்து வைத்தன? கஅ.
- டகை. **மா**யை எக்கருவிகள்வாயிலாக ஆன்மாவுக்கு அறிவை விளக்கு கின்றது? ககூ.
  - ச0. மாயையின் செய்கை யாது? ககூ.
  - சக**. ம**லத்தின் செய்கை யாது? ககூ.
  - சஉ, ஆணவமலம் எதனே நிகர்க்கும்? ககூ.

- சாட. மாயேயம் எதனே நிகர்க்கும்? ககூ.
- சச. மலத்தின் சிறப்பிலக்கணம் யாது? உ௦.
- சரு. **ம**லத்தின் தடஸ்தலக்ஷணம் யா*து*? உக.
- சுசு. சமயவாதிகள் மலத்தை எப்பெயரிட்டு வழங்குகின்ருர்கள்? உஉ,
- சஎ. ஆணவமலத்தின் இலக்ஷணம் பாத? உடி, உடு.
- சஅ. முதல்வராகிய சிவபிரானது இயற்கை யாது? உசு.
- சகூ. ஆன்மோவின் விணை யாது? உசு.
- ருo. சிவரைது எண்குணங்கள் யாவை? உசு.
- டுக. ஆன்மாவின் எண்குணங்கள் பாவை? உசு.
- டு உ. சிவரை தா எண்குணங்களுள்ளே எந்தக் குணம் அவர் அரா தி தியே மலத்தினின்று நீங்கி நிற்றலே உணர்த்துகின்றது? உசு.
- டுடை. ஆன்மாவின் எண்குணங்களுள்ளே எந்தக் குணம் அவன் அநாதியே மலத்திறை பந்திக்கப்பட்டிருத்தலே உணர்த்துகின்றது? உசு.
- ரு ச. சிவபிரான் நிர்மலராதஃயும், ஆன்மாக்கள் **மலமுடையனவாதஃ** யும் உணர்த்துதற்குப் பிரமாணங்கள் யாவை? உஅ, ந.o.
  - டுடு. ஆன்மாவைச் சமயவாதிகள் எங்ஙனம் கூறுகின்<sub>(</sub>ரர்கள்? **ட**ுக.
  - நிகு. முன்றுஞ் சூர்ணிகை யாது? நடஉ.
  - ருஎ**. அ**தன் பொருள் யாது? **டி.டி.**
- ரு அ. சகலத் தினின்ற கேவலத்தையுறங்கால் சாக்கிரத்தானமாகிய இலாடத் தில் ஆன்மா எத்தணே கருவிகளோடு நிலேயுறும்? ஈ.ச., (1).
- ருகூ. சொப்பனத்தானமாகிய கண்டத்தில் எத்தண கருவிகளோடு கிலயுறும்? ஈ.ச, (2).
  - சு ். சுழுத்தியில் எத்தண கருவிகளோடு நிஃயுறும்? டசை, (3).
  - சுக. தூரியத்தில் எத்தண கருவிகளோடு நிஃயுறும்? ஈ.ச, (4).
  - சு உ. தூரியாதீதத்தில் எதுமாத்திரம் தொழிற்படும்? ஈ.ச, (5).
- கூட. சாக்கிராவஸ்தையிலே ஆன்மா செவி முதலிய ஞானேந்திரியங் கள்வாயிலாக விஷயங்களே அறியுங்கால், அந்த ஞானேந்திரியவர்க்கங்கள் எங்ஙனம் உருவகஞ் செய்யப்பட்டுள்ளன? நடச, (1).

சுச. **கன்**மேக்திரியங்கள் எங்ஙனம் உருவகஞ் செய்ய*ப்* பட்டுள்ளன? ஈ.ச, (1).

கூடு. சப்தா தி விஷயங்கள் எங்ஙனம் உருவகஞ் செய்ய*ப்* பட்டன? டூ ச, (1).

சுசு. தசவாயுக்களின் நிறம் பாது? டீச, (1).

சுஎ. தசவாயுக்கள் எங்ஙனம் உருவகஞ் செய்யப்பட்டுள்ளன? டி ச, (1)

குஅ. அந்தக்கரணங்கள் எங்ஙனம் உருவகஞ் செய்யப் பட்டன? டசை, (1).

சு கூ. இலாடத் தானத் தினின் று ஆன்மா ஐந்து அவஸ்தை யுறுமா? ஈ. எ, (2).

எo. சாக்கிரசாக்கிரத்தில் எந்தத் தத்துவங்கள் (ஆன்மாவின் அறிவு முதலியவற்றை விளக்குகின்ற) கலாதிகீளச் செலுத்தும்? டி.எ., (3).

எக. சாக்கிரசொப்பனமுதலியவற்றில் எத்திண எத்திண கருவிகள் கிஃயுற்றுக் கலாதிகளேச் செலுத்தும்? ஈஎ, (4, 5, 6, 7).

எஉ. சுத்தாவஸ்தை எத்தண வகைப்படும்? டாஎ. (10)

# பொதுவதிகாரம்.

பாசலக்ஷணவியல்.

## ஐ ந் தாஞ் சூ த் தி ரம்.

#### 

- க. விஷனி,க்ஷாணிவ⊸ுஸாகமு பான் வயு வொடிவிமு உை நாடி தவிகா மீ மிவ மெளுகா தொடியாவ த தளுயெக்∦ விதர் தியக்ஷாணிபும் சார்த் தார் நல்வயம் சோபி சம்பு நா≀ தத்விகாரீ சிவச் சேர் நகார் தோயோவத் சதம் நயேத் ॥
- உ. (இ—ள்.) வுுவ் கூகூரணி கடி போறு வீடிகி = ஆன்மாவிறைலே செறுத்தப்பட்டு இந்திரியங்கள் விஷயங்களே அறிகின்றன; வூயகுவிடிகி = தாமே அறியமாட்டா; (அதுபோல) பூலை நா வூல் கூடி வெதி = திவபெரு மானுலே (செறுத்தப்பட்டு) ஆன்மாவும் (அணத்தையும்) அறியும்; வூய ந வெதி = (அது) தானே அறியமாட்டாது; மூவல் விகொரு உதி வெது = (அதறல்) சிவன் விகாரியாவாரோ எனின்; வூல = அவர்; காணல் கூயவகி = காந்தம் (விகாரமின்றி நின்று) இரும்பை (வலித்தல்) போல; த நையைகி =

ஆன்மாவை (சங்கற்பமாத்திரையிஞல்) செலுத்துவர்; சுகி உ அதுபற்றி (விகாரமுறுவா)ரல்லர்.

- டி. விளம்பிய வுள்ளத்து மெய்வாய் கண்மூக் களந்தறிந் தறியா வாங்கவை போலத் தாந்த முணர்வின் றமியருள் காந்தங் கண்ட பசாசத் தவையே.
- ச. (இ-ள்.) விளம்பிய உள்ளத்து = (மேலே) கூறப்பட்ட ஆன்மாவி ஞல்; மெய் வாய் கண் மூக்கு = மெய் வாய் கண் மூக்குச் செவி என்பன; அளந்து அறிந்து அறியா = தத்தமக்குள்ள விஷயங்களே (இஃ தின்னதென்ற) அளவிட்டறிந்தும் (தம்மையும், தம்மை அதிஷ்டித்துச் செலுத்தும்) ஆன்மா வையும் அறியமாட்டா; ஆங்கு அவைபோல=அந்த இந்திரியங்கள்போல; தாம் தம்முணர்வின் = (ஆன்மாக்களாகிய) தாம் தமது அறிவிற்கு வியஞ்சகமாகிய; தமி அருள் = முதல்வனது திரோதானசத்தியை (அறியமாட்டா); அவை காந்தம் கண்ட பசாசத்து = அவ்வான்மாக்கள் (அவ்வாறு உணர்தல்) காந்தத் தை (எதிர்ப்பட்ட) இரும்புபோலாம்.
- ரு. (க. ரை.) ஆன்மாக்களிடத்துச் சிவபெருமான் செய்யும் முதல் உபகாரம் (எனப்படும் திரோதானசத்தியின் இலக்கணம்) உணர்த்துகின்றது.
- கு. (க. பொ.) ஆன்மா சாக்கிரமுதலிய ஃந்து அவஸ்தைப்படும் போது, அவ்வான்மாவும் கருவிகளும் அரசனும் மந்திரியும் போல நிற்குமா யின், அவைகளே சாலுமாதலின் சிவபெருமானுல் ஆகற்பாலதொன்றில்ஃப் போலும் என்பாரை மறுத்து, அப்போதும் சிவபெருமானது முதல் (உதவி யாகிய) உபகாரம் எனப்படும் திரோதானசத்தி இன்றியமையாது வேண்டப் படும் என்பதாம்.
- எ. **ம**ாயை கன்மங்கள் திரோதானசத்திக்குக் கருவியாய் அதனுள் அடங்கு,கலின், திரோதானசத்தியின் இலக்கணம் கூறவே, அம்மாயா கன் மங்களுடைய இலக்கணங்களும் கூறப்பட்டனவாய் முடியும்.
- அ. (சூ. பி. பொ.) ஆண்மாவினுல் மெய், வாய், கண், மூக்கு, செவி என்னும் ஃம்பொறிகளும் தத்தம் விஷயங்களே விஷயிகரித்தவிடத்தும்; அங் ஙனம் விஷயீகரிக்கும் தம்மையும் தம்மை அதிட்டித்து நின்று செறுத்தும் அவ்வான்மாவையும் அறியுமாறின்மும்;

அங்ஙனம் ஆன்மாக்களும் கிவபெருமான தை கிற்சத்தியினுற் கேவலா வஸ்தையினும் சகலாவஸ்தையினும் சாக்கிரமுதலிய ஐந்து அவஸ்தைகளி னின்று கன்மபயன்களே அறிந்து அநுபவிக்கும் தம்மையும் தம்மைச் செலுத் தும் திரோதானசத்தியையும் அறியமாட்டாவாம்; கா ந்தத் துக்கு எ திர்ப்பட்ட இரும்பான து அதன் சன்னி திமாத் திரை யானே அக்காந்தத் திலை இழுக்கப்படுவ துபோல, கரணத் தானன் றிச் சங் கற்பமாத் திரையினுலே ஆன்மாக்களே அதிஷ்டிக்கும் சிவபெருமான து சந்நி தி மாத் திரத் திலை அவ்வான்மாக்கள் இருவகை இந்தவத்தையினும் உணரும்; அதறைற் சிவபெருமான் விகாரமடைவாரல்லர்.

#### முதலாஞ் சூர்ணிகை.

#### ~~~

- கூ. உயிராலே தத்துவங்களேல்லாம் தோழில் செய்யும்.
- கo. (சூ. பொ.) தாமரையில்யின் நீர்போலப் புருஷன் பற்றற்று நிற்ப, அவ்வான்மாவின் சக்கிதியின் புத்திதத்துவமே மெய், வாய் முதலிய ஃம்புலன்வாயிலாக அறியும் என்றும், அவ்வான்மா கருவிகளோடு கூடிப் புருஷன் என நின்று ஃக்து அவத்தையுறுதல் பொருந்தாதென்றும் கூறும் சாங்கியரை மறுத்து, ஃம்புலன்களோடும் ஆன்மா ஒற்றுமைப்பட்டு நின்றறி தலான் அவ்விக்திரியங்கள் ஒவ்வொரு விஷயங்களேயும் அறிகின்றமையால், ஆன்மாவினுல் ஃம்பொறித்தத்துவங்களெல்லாம் நடைபெறுகின்றன என்று வலியுறுத்தப்படும் என்பதாம்.
- கக. ஆன்மா அங்ஙனம் ஐம்புலன்களோடு ஒற்றுமைப்பட்டு நின்று செலுத்துதலும், அவ்வைம்பொறிகள் ஆ<mark>ன்மாவையின்றி நடைபெ</mark>ருமையும் கூறப்படுகின்றன:—
- கஉ. (வெ. பொ.) (1) அரசனைவன் தனது அத்தாணிமண்டபத் திருந்து தன்கீழ்ச்சேவகரை அவ்வவர்க்குரிய காரியங்களிலே செலுத்தி ஆளு மாறுபோல, ஆன்மாவும் மெய் வாய் முதலிய புலன்களே அவ்வவற்றிற்குரிய விடயங்களிற் செலுத்திக்கொண்டு இலாடத்தானத் திருத்தலான், சேவகர்கள் ஏவிய கருமமாத்திரையேயன்றி மேற்பட்டுச் செல்லமாட்டாமைபோல, அவ் வைம்பொறிகள் ஆன்மாவை அறியமாட்டாவாயின; அங்ஙனமாயின்,
- (2) ஐம்பொறிகள் ஆன்மாவினைன்றி விடயத்தை அறியமாட்டாவா பினும், ஆன்மாவானது ஃமபொறிகளே விடுத்து அறியமாட்டாதோ எனின், ஒரு கருமஞ் செய்தற்கு அரசனும் மந்திரிமுதலாயினேரும் தம்முள் இன்றி யமையாதிருத்தல் போல, ஒரு விஷயத்தை அறிதற்கண்ணும் ஆன்மாவும் ஃம்பொறிசளும் தம்முள் இன்றியமையாவாம். இவ்வுண்மை இலாடத்தானத் தை விடுத்துச் சொப்பனத்தானத்து எய்தியவிடத்திற் காணப்படும்.
- கட. இங்கே இலாடத்தானத்தில் மாயாதத்துவங்களோடு இயைக்**து** சிறிது அறிவு விளங்கிப் போகங்களே ஆன்மா புசித்துகிற்கும் சகலாவஸ்**தை** கூறப்பட்டவாறு காண்க.

### இரண்டாஞ் சூர்ணிகை.

- கச. அரனுலே உயிர்களேல்லாம் அறியும்.
- கடு. (சூ. பொ.) ஐம்பொறி முதலிய கருவிகள் சடமாதலின், அவற் றுக்கு ஆன்மா இன்றியமையாது வேண்டப்படும். சித்தாகிய ஆன்மா சிவ பெருமானது உபகாரத்தை அவாவுமென்பது பொருந்தாது; அங்ஙனம் அவாவுமெனக்கொள்ளின், அந்தச் சிவபெருமானும் பிறிதொன்றன் உபகா ரத்தை அவாவுவாசெனப்பட்டு வரம்பின்றி ஒடுமாலோ எனின், அது பொருந் தாது. தத்துவங்களும் ஆன்மாவும் தமக்கொரு முதஃயுடையனவாதலும் அவர்க்கு அங்ஙனம் ஒர் முதல் இல்ல யாதலும் மேலே போந்த சூத்திரங்க ளாற் பெறப்பட்டமையின், ஆன்மாக்கள் சேதனமும் ஃம்பொறிகள் சடமு மாயிருக்கும் வேறுபாட்டிளுல் தம்முள் ஒவ்வாவாயினும், தம்மையும் தமது முதல்வராகிய சிவபிரானயும் உணரமாட்டா திருத்தற்கண் ஃம்போறியும் ஆன்மாவும் தம்முள் ஒக்குமாதலான், அவ்வான்மாக்கள் சிவபெருமாளுலே அறிவிக்க அறியும் என்பதாம்.
- கசு. ஆன்மாவிஞல் உணரும் இக்திரியங்களுக்கு வரும் பயன் அவற் ரேடு ஒற்றித்துக்காணும் அவ்வான்மாவுக் காயவாறபோல, ஆன்மாவுக்கு வரும் சுகதுக்கங்கள் ஆன்மாவிஞேடு ஒற்றித்துக்காணும் சிவபெருமானுக் காம் என்பது ஒவ்வாதென்று கூறப்படுகின்றது:—
  - கஎ. (வெ. பொ.) (1) கவ**ி**வாஸா ஸவ-பிச் விவாகி| தஸ்யபாசா சர்வமிதம் விபாதி।
- (2) ''அவரது (சத்திப்)பிரகாசத்தினை ஈதெல்லாம் (பிரபஞ்சமெல் லாம்) பிரகாசிக்கின்றது" என்று கடவல்லி சுருதி கூறியவாறு, அவ்வக்காரியங் களில் உண்முகமாகும் சிவசத்தி எனப்படும் சங்கற்பமாகிய சிவனது சக்கிதி யிற் பிரபஞ்சம் செயப்படுகின்றது;
- (3) இங்ஙனம் கூறப்பட்ட சிவன் ''மன்னுசிவன்'' என்றம், இவர் பேரின்பத்துக்குக் காரணர் என்றம் கூறப்பட்டார்;
- (4) தமக்கென ஓர் காரணமில்லாது ஆன்மாவின்பொருட்டு அறிகின் றனவாகிய பொறிகள் போலாகாமல்,
  - (5) யல்லை ஆக்கலை அ**வி** காடு தொடு வராண முழு நெ**தா!** யிசர்வஞ்ஞிசர்வளித் டமிகோமயி பிராண சரீரகேதா!
- (6) ''எவர் முற்றறிவினராய் அணேத்தையும் அறிந்துளரோ, அவர் ஞானமயராய், (ஆன்மாவின்) பிராணணேயும் சரீரத்தையும் செலுத்**துபவரா**

யுள்ளார்" என்று முண்டகோபநிடதம் கூறமாறு, ஆன்மாவானது தனக்குச் சிவன் காண்பித்துக்கொண்டுநிற்பத் தான் செய்த விணக்கீடாக ஒன்றணே அறிர்து நிற்கும்;

- (7) இங்கே கூறப்பட்ட சிவன் சொன்னசிவன் எனப்பட்டு முற் றுணர்வினர் என்னும் பொருட்டாய் ஆன்மாவுக்குக் காண்பித்துக்கொண்டு கிற்பவர் என்று பெறப்பட்டது.
- (8) அங்ஙனம் ஆன்மாவுக்குக் காண்பித் துக்கொண்டு நிற்பினும், தமது சர்நி தியில் அசத்தெல்லாம் சூனியமாய் முணக்கமாட்டாது போதலால் விசுத்ததேகர் (விலு-ஆடுஉடைம்) எனப்படும் மங்கலவடிவினராகிய சிவன் அவ்வான்மாவைப்போல அவற்றை அதுபவியார்.
- (9) இங்கே கூறப்பட்ட சிவன் ''எண்ணுன்சிவன்'' எனப்பட்டு அசத்தை உணராமையிஞல், மங்கலவடிவாகிய அவரது தூயதன்மையை உணர்த்திகின்றது.
- கஅ. (1) பிருதிவி நாற்கோணவடிவம்; பொன்னிறம்; இந்தப் பிருதி வியின் பகுதி நாம்பு, இறைச்சி, என்பு, மயிர், தோல் என்னும் ஐந்தமாம்.
- (2) அப்பு பிறைவடிவம்; வெண்ணிறம்; அப்புவின் பகுதி நீர், மூளே, சுக்கிலம், நிணம், உதிரம் என்னும் ஐந்துமாம்.
- (3) தேயு முக்கோணவடிவம்; செக்கிறம்; தேயுவின் பகுதி பசி, சோ ம்பு, மைதுனம், காட்சி, கீர்வேட்கை என்னும் ஐக்துமாம்.
- (4) வாயு அறுகோணவடிவம்; புகைநிறம்; வாயுவின் பகுதி போக்கு, வாவு, கோய், கும்பித்தல், பரிசம் என்னும் ஐக்துமாம்.
- (5) ஆகாயம் வட்டவடிவம்; நீலகிறம்; ஆகாயத்தின் பகுதி வெகுளி, மதம், மானம், ஆங்காரம், உலோபம் என்னும் ஐந்துமாம்.
- (6) கந்தம் பொன்னிறம், ரசம் வெண்ணிறம், ரூபம் செக்கிறம், பரிசம் புகைகிறம், சப்தம் கீலகிறம்;
- (7) உபஸ்தம் பொன்னிறம், பாயுரு வெண்ணிறம், பாணி செக்கிறம், பாதம் புகைகிறம், வாக்கு கீலகிறம்;
- (8) மூக்கு பொன்னிறம், வாய் வெண்ணிறம், கண் செக்கிறம், மெய் புகைகிறம், செவி கீலகிறம்;
- (9) **ம**னம் வெண்ணிறம், புத்தி செர்நிறம், அகங்காசம் கருமைநிறம், சித்தம் வெண்ணிறம்;
  - (10) பிரகிருதி சங்குநிறம்;

- (11) புருஷன் கருமை வெண்மைகிறம், சாகம் இருணிறம், வித்தை புகைகிறம், கஃல குக்தபுஷ்பகிறம், கியதி பொன்னிறம், காலம் வெண்மை செம்மை கருமைகிறம், அசுத்தமாயை இருணிறம்;
- (12) சுத்தவித்தை பொன்னிறம், ஈசுரம் இருணிறம், சாதாக்கியம் ஸ்படிகரிறம், சத்திதத்துவம் இரத்தரிறம், சிவதத்துவம் சுவேதரிறம்.
- (13) அடியண்டகடாகத்து மேலுள்ள காலாக்கினிருத்திரருடைய கோயில் ஒரு கோடி யோக்ணே; அவாது அக்கினிச்சுவா பேத்துக்கோடி யோச கோ; அதன் புகை ஐக்துகோடி யோசகு; அவாது சிங்காசன வுபரம் ஆயிரம் யோசகு; அதன் விலாசம் இரண்டாயிரம் யோசகு; அவர் திருமேனி உயர்வும் பதினுயிரம் யோசகு.
  - (14) காலாக்கினி புவனத்துக்கு மேல் இருபத்தெட்டுக்கோடி நரகம்.
  - (15) இதற்குமேற் கூர்மாண்டர் புவனம்.
  - (16) இதற்குமேல் ஆகாயவெளி ஒன்பது லக்கயோசண.
  - (17) இதற்குமேற் சப்தபாதலம்.
  - (18) இதற்குமேற் கனிட்டபாதலம்.
  - (19) இதற்குமேல் ஆடகேசுவார்புவனம்; இதற்குமேல் வெளி.
  - (20) இதற்குமேல் ஆதிசேஷணுல் தாங்கப்படும் பூமி.
- (21) பூமியிற் சம்புத்தீவுமுதலிய சப்த தீவுகளும், உவர்க்கடல்முதலிய சப்த சமுத்திரங்களும் உள்ளன.
- (22) பிருதிவிதத்துவம் *நூறகோடி* யோசண கீளம் அகலம் உயச முடையதாய் ஆயிசகோடி அண்டமுடையது.
- (23) இந்தப் பிருதினி தத்துவத்திற் பத்துமடங்கு விரிவுடையது அப்பு, இதிற் பத்துமடங்கு தேயு, இதிற் பத்துமடங்கு வாயு, இதிற் பத்து மடங்கு ஆகாசம், இதிற் பத்துமடங்கு (ஞானேந்திரியம், கன்மேந்திரியம், தன்மாத்திரை, மனங்கள் அடங்கிய) அகங்காரம், இதிற் பத்துமடங்கு புத்தி, இதிற் பத்துமடங்கு குணம், இதிற் பத்துமடங்கு பிரகிருதி;
- (24) இதில் *நா அ*மடங்கு இராகம்; இதில் *நா அமடங்*கு வித்தை; இதில் *நா அமடங்*கு நியதி, இதில் *நா அமடங்*கு கலே, இதில் *நா அமடங்*கு காலம், இதில் *நா அமடங்*கு அசுத்தமாயை;
- (25) இதில் ஆயிரமடங்கு சுத்தவித்தை, இதில் ஆயிரமடங்கு ஈசுவர தத்துவம், இதில் ஆயிரமடங்கு சாதாக்கியதத்துவம்,

- (26) இதில் இலக்ஷமடங்கு சத்திதத்துவம், இதில் இலக்ஷமடங்கு சிவதத்துவம்.
- கக. இங்ஙனம் கூறப்பட்ட பிருதிவி முதலிய தத்துவப் பிரபஞ்ச மணேத்தையும் ஆன்மாவானது அசத்தாகிய ஐடமென்ற காண்டல் தத்துவ தரிசனம்.
- 20. சிவபெருமான் அறிஷிக்க அறியுங்கால்; ஆன்மாவானது கிவ பெருமானின் வேருப் நின்ற உணருமோ? ஒன்ருப் நின்றணருமோ? எனின், அவ்விரு தன்மையுமின்றி நிற்குமாறு கூறுதும்:—
- உக. (வெ. பொ.) சூரியப்பிர்காசத்துள் அடங்கி, அதற்கு வேருய் விளங்கித் தோன்றதலும், அதுவா யொழிதலுமில்லாத நக்ஷத் திரங்கள் அச் சூரியனுலே ஒளியை உடையவாமாறுபோல, கண்டும், கேட்டும், உண்டும், உயிர்த்தும், தீண்டியும் அறியப்படும் ஃம்புல விஷயங்களேயும் ஆன்மாவானது சிவபெருமான் அறிவித்தலாகிய முதலுபகாரம் எனப்படும் சூக்கும்பஞ்ச கிருத்தியஞ் செய்யுங்கால், உணர்க்து அவருக்கு வேருதலும், ஒன்றுதலு மின்றி, அவ்விரண்டிற்கும் பொதுவாய் அவருள் அடங்கி உடனும் நிற்குமாம் என்க.
- உ. ஆன்மாக்களுக்குப் பலபிரகாரமாக அறிவு நிகழுகின்றமையான், அது கிவபெருமான் அறிவிக்கும் வேறுபாட்டிஞலாயதெனல்வேண்டும்; அங்ஙனமாயின் அவர் நிர்விகாரி எனப்படுதல் போய், விகாரி எனப்படு வாரோ? எனின், அவர் விகாரியாகார் எனக் கூறப்படுகின்றது:—
- உடி. (வெ. பொ.) (1) ஆன்மாக்களுடைய பசுத்துவத்தை ஒழித் துச் சிவத்துவத்தை விளக்கு தற்கு உளதாகிய இரக்கம் கிவபெருமானுக்கு அநா திக்கண்ணதோம்; அந்த இரக்கம் எனப்படும் அருள் பிறிதோர் பொருளன்று, சிவபெருமானுக் குளதாகிய சத்தியேயாம்; (இதற்குச் சுருதிப் போமாணம் சிறப்புப் பாயிரத்து நடி உடம் பிரிவிற் காண்க.)
- (2) இரக்கம் குணம்; அவ்விரக்கக் குணத்தையுடைய சிவபெருமான குணி; அவ்வருட் குணம் அவரை விட்டில்லே, அவரும் அவ்வருளே விட்டிலர். இவ்வுண்மை,
  - (3) **முறை உதா வரா**மை திறை இரு ப**ற**ு ம**ுறை மிவ**ி . குணபூதா பராசக்திஸ் ததாசிரயகுணீ சிவ
- (4) ''பாசத் தியார் குணம், இவர்க்குப் பற்றுக்கோடாயுள்ளார் குணி யாகிய சிவன்'' என்று காலோத்தராகமம் கூறுகின்றது. சித்தார்த நெறியுணர் ந்த ஞானக்கண்ணுடையார் உணர்வுக்கு, ஞாயிறு தன் ஒளியோடு தாதான் மியமாய் ஒற்றித்து நிற்குமாறுபோல, சிவபெருமான் அவ்வருளோடு தாதான்

மியமாய் இயைந்து நிற்பார் என்பது இனிது புலப்படும்; ஆதலாற் சுவதந்திர ராகிய அந்தச் சிவபெருமான் நிர்விகாரியாய் நின்றே தமது சத்தி சங்கற்ப மாத்திரையிஞல் அணத்தையுஞ் செய்யவல்லராம்;

- (5) க**க**வஸிகௌவலி கடி। அரவஸ் திதேஷ்வவஸ் திதம்।
- (6) '**வி**காரமுறுபவற்றுள்ளே, அவர் விகாரமுருதவர்'' என்று கட வல்லி சுருதி கூறினமையால், அவர் விகாரியாவாரில்லே என்று அறியப்படு கி**ன்றது**.

ஐ,ந்தாஞ் சூத்திரத் தொகைப்பொருள்.

ஆன்மாவிஞலே ஐம்புலன்கள் விஷயங்களே விஷயீகரிக்கும் என்றும், அங்ஙனம் விஷயீகரிக்கினும் அள்விர்திரியங்கள் தம்மையும் தம்மை உஞற்றும் ஆன்மாவையும் உணரமாட்டா என்றும், சிவபெருமாஞலே ஆன்மாவானது சகலாவஸ்தையிலே நின்று விணப்பயன்களே அநபவித்தும் அங்ஙனம் அநப விக்கும் தம்மையும் அங்ஙனம் அநபவிக்குமாறு செலுத்தி நிற்கும் திரோ **தான**சத்தியையும் உணரமாட்டா என்றும், ஒரு கருமஞ் செ**ய்**தற்கு அமைச் சரும் அரசரும் தம்முள் இன்றியமையாது ஒற்றித்து நிற்றல்போல, ஒரு **வி**ஷய*த்தை* விஷயீகரி*த் தற்கண்ணே ஆன்*மாவும் இர்திரியங்களும் இன்**றிய** மையாது ஒற்றித்து நிற்பனவாம் என்றம், (ஆன்மாவானது சிவபெருமான் உபகாரத்தை அவாவுமாறுபோல, சிவபெருமான் தமக்கு மற்றென்றின் உப காரத்தை அவாவுவாரல்லர் என்றும், அவர் சன்னி திக்கண்ணே அசத்தாகிய பொறி முதலிய கருவிகள் முணக்கமாட்டா என்றம், அதனுல் அவர் புலன்க ளால் எய்தும் விஷயங்களே அநுபவிப்பாரல்லர் என்றும, ஆன்மாக்கள் சிவ பெருமான் அறிவிப்ப அறிவனவேயாயின், அவ்வான்மாக்கள் ⁄அவருக்கு வேருய் நின்ற அறியாமலும், ஒன்ருய் நின்ற அறியாமலும், பொதுவாய் அவரோடுடனுப் நின்றறியும் என்றம், சிவபெருமான் தமக்கு அநாதிக்கண்ண தாகிய இரக்கம் எனப்படும் அருட்சத்தியினின்ற பிரியாதுளராகலின், ஆன் . மாக்களுக்கு அங்ஙனம் உணர்த்தங்கால் தம்வயமுடைய அவர் ஒர் காலும் விகோரம் எய்தாது நிர்விகாரியாய் நிற்பர் என்றும் கூறப்பட்டதாம் என்க.

## ஐந்தாஞ் சூத்திரப் பரீக்ஷைவிஞக்கள்.

- க. ஐந்தாஞ் சூத்திரப்பொருள் யாது? ச.
- உ. சூத்திரக் கருத்துரை யாது? ரு.

- <sup>ந\_</sup>. அதன் பொருள் பா*து*? சு.
- ச. சூத்திரப் பிண்டப்பொருள் யாது? அ.
- *டு. முதலாஞ்* சூர்ணிகை யா*து*? கூ.
- சு. இதன் பொருள் யாது? க0.
- எ. ஆன்மா எவணப் போலிருந்து பொறிகளே விடயங்களிற் செலுத் துகின்றது? கஉ, (1).
- அ. சேவகர் எதின்மாத்திரஞ் செல்வர்? எதிற் செல்ல மாட்டார்? கஉ, (1).
  - கூ. சேவகர்களேப்போலப் பொறிகள் எதண அறியமாட்டா? கஉ,(1).
- கo. எதன் சகாயத்திஞல் ஐம்பொறிகள் விஷயங்களே அறிகி**ன்** றன? கஉ, (2).
- கக. அங்ஙனமாயின் ஃம்பொறிகளே விடுத்த ஆன்மா விஷயங்களே அறியமாட்டாதா? கஉ, (2).
- கஉ. எவரைப்போல ஆன்மாவுக்கு <sup>ஐ</sup>ம்பொறிகள் இ**ன்றியமை** யாதன? கஉ, (2).
  - கட. ஆன்மா எந்த அவஸ்தையிலிருந்து போகங்கள் துய்க்கும்? கடி.
  - கச. இரண்டாஞ் சூர்ணிகை பாது? கச.
  - கடு. அதன் பொருள் யாது? கடு.
  - கசு. இந்திரியங்கள்வாயிலாக வரும் பயன் எதற்கு ஆகின்றது? கசு.
- கஎ. அங்ஙனம் ஆன்மாவுக்கு வரும் இ**ன்பதுன்பங்**கள் சிவனுக் காமோ? கசு.
  - கஅ. சிவசன்னி தி என்றது யாது? கள, (2).
  - ககூ. சுங்கற்பம் என்றது யாது? கஎ, (2).
  - 20. சிவரை சந்நிதியில் எது நடை பெறுகின்றது? கஎ, (2).
- உக. சங்கற்பமாத் திரத் திணுல் உலகத்தை இயக்குங்கால், அவர் எங் ஙனம் பெயர் பெறுவர்? கஎ, (3).
  - உஉ. அதற்குச் சுரு திப்பிரமாணம் யாது? கஎ, (2).
  - உட. அவர் எதற்குக் காரணர்? கஎ, (3).

- ஆன்மா தான் செய்த விணக்கீடாக ஒன்றண அறியுமாறு காட் டிக்கொண்டு நிற்பவர் பாவர்? கஎ, (6).
  - அதற்குச் சுருதிப்பிசமாணம் யாது? சுஎ, (6).
- இங்ஙனம் காட்டிக்கொண்டு நிற்குங்காற் சிவபிரான் எங்ஙனம் பெயர் பெறுவர்? கஎ, (7).
- ஆன்மாவுக்குக் காட்டிக்கொண்டு நிற்பினும் அவர் அசத்தை அநுபவிப்பாரா? கஎ, (8).
- உஅ. அசத்தை அநுபவியார் என்பது எங்ஙனம் அறியப்படுகின் றது? கஎ, (8).
- உகு. அங்ஙனம் அநபகியாது இருக்கும் சிவன் யாது பெயர் பெறு வர்? கஎ, (9).
- ந\_o, பிருதிவிமுதற் சிவதத்துவாக்தம்வரையுமுள்ள தத்**துவங்**களி**ன்** வடிவு நிறங்களேக் கூறுக? கஅ, (1—12.)
  - **டக. அ**டியண்டகடாகத்துள்ளார் யார்? கஅ, 13.
- ஈ.உ. கா லாக்கினி புவனத்துக்கும் பூமிக்கும் இடையில் எவை உள்ளன? கஅ, (14, 20.)
- பூ மியில் எத்தண் தீவுகளும் எத்தண சமுத்திரங்களும் உள்ளன? கஅ, (21.)
- ந<sub>ச</sub>. பிரு திவி தத்து வம் எத்த‰ோகோடியோசணே நீளம் அகலம் உயாங்களேயுடையது? ககூ, (22.)
  - பிருதிவிதத்துவத் தில்எத்தணே அண்டங்கள் உள்ளன? கஅ,(22.)
- ஈ.சு. பிருதிவியினும் பத்துப் பத்துமடங்காக மேலோங்கிற்கும் த*த்* துவங்கள் பாவை? கஅ, (23.)
- பிரகிருதியினும் நூறு நூறமடங்காக விரிக்தோங்கிகிற்கும் தத் துவங்கள் யானை? கஅ, (24.)
- அசுத்தமாயையினும் ஆயிரம் ஆயிரமடங்காய் விரிக்து ஒங்கி கி*ற்*கும் *தத்துவ*ங்கள் யாவை? க*அ*, (25.)
- சாதாக்கியத் தினும் இலக்ஷமடங்காக விரிர்தோங்கி நிற்கும் தத்துவங்கள் யாவை? கஅ, (26.)
  - **₽**0. **த**த்துவதரிசனம் என்பது யாது? ககூ.

- சக. சிவபெருமான் அறிவிக்க ஆன்மா ஒன்றை அறியுங்கால், அவ் வான்மா அவரின் வேருய் நின்று உணருமா? அல்லது ஒன்ருய் நின்று உணருமா? 20.
- சஉ. ஆன்மாவுக்குச் சிவபெருமான் அறிவித்தலாகிய முதலுபகா**ர**ஞ் செய்யுங்கால், அது அவருக்கு வே*ரு*தலும் ஒன்*ரு* தலுமின்றி இரண்டற்கும் பொதுவாப் அவருள் அடங்கி உடனுய் நிற்றீல விளக்கு தற்கு விடு**த்த** உவமை யாது? உக.
  - சுக. இங்ஙனம் உணர்த்தும் உபகாரம் யாது பெயர் பெறும்? உக.
- சுசு. அங்ஙனம் சிவபிரான் அறிவிக்க ஆன்மாவுக்குப் பலபிரகாரமாய் அறிவு கிகழ்கின்றமையின், அவர் விகாரம் எய்துவாரா? உஉ.
  - சுடு. அதற்குச் சுருதிப்பிரமாணம் யாது? உடி, (6).
  - சகு. யாதுபற்றி அவர் விகாரமுறுர்? உட, (4).
- சஎ. ஆன்மாக்களுக்குப் பசுத்துவத்தை நீக்கிச் சிவத்துவத்தை விளக் கவேண்டும் என்னும் இரக்கம் எப்போதுள்ளது? உடி, (1).
  - சுஅ. அதற்குச் சுருதிப் பிரமாணம் யாத? உடி, (1).
  - சுகூ. அந்த இரக்கம் யா து? உடி, (1),
  - ஞ் . இரக்கமாகிய சத்தி குணமாயின் குணி யார்? உடி, (2).
  - ருக. **இ**தற்குப் பிரமாணம் **பா து? உ**டி, (4).
- டு உ. சிவருமான் எதுபோல அந்த அருட்சத்தியோடு இயைந்து கிற்பர்? உரு., (4).

பொ துவதிகாரம்.

பதியிலக்கணவியேல்.

#### ஆருஞ்சூத்திரம்.

#### \_\_\_\_\_XXXXXXX

- ச. சு**டி** மூடு ஊ**டிவை உ**ரமிலா ஆமிரே உவெக்| மலி உ**ர**ஸ் ஆத் கிரெ கெண ஜெய் பர **கிவ**்வி சுவை ஃ பாலி அதிர்ச்யம் சேதசத்பாவோ திருகியஞ் சேஜ்ஜடிமாபவேத்। சம்போ ஸ்தத்வியதிரேகேண ஞேயம் ரூபம் விதர்புதா
- 2. (இ ள்.) முடுவால் முகவிழ் = சிவரை சொரூபமானது; கூடிர மூல வெகி = (ஒருவாற்முனும்) அறியப்படாததாயின்; கடை கைவையாவல் உவெகி = அதற்கு (முயற்கோடுபோல) இலதாம் தன்மை உளதாம்; ஆமூல் வெகி = (கடமுதலியபோலச் சுட்டி) அறியப்படுவதாயின்; கடை ஐவிரே உவெகி = அதற்குச் சடத்தன்மை உளதாம்; தேமே கேண = (அறியப் படாமையும் அறியப்படுகையுமாகிய) அவ்விரண்டுக்கும் வேருய் (பதிஞா னத்தினுல்); ஜெயும் உதிவு கையுமாகிய) அவ்விரண்டுக்கும் வேருய் (பதிஞா னத்தினுல்); ஜெயும் உதிவு கையுமாகிய) வடிச்சிவசொருபம்) அறியற் பாலதென்று அறிஞர் அறிகின்றுர்கள்.
- ச. (இ-ன்.) உணர் உரு எனின் அசத்த = முதல்வர் அறியப்படும் பிரபஞ்சம் போல்வர் எனின் அசத்தாவர்; உணராது எனின் இன்மை = (ஒரு வாற்று தும்) அறியப்படாதவராயின், சூனியப்பொருளாம்; இன் = ஆதலின்; இருதிறன் அல்லத = (இருபகுதியு) மின்றி; இரண்டு வகையின் சிவசத்தா மேன = (ஒருவாற்றுன் அறியப்படாமையும் ஒருவாற்றுன் அறியப்படுத்து மாகிய) இரண்டுவகையாறும் சிவசத்தாமென்று; உலகு இசைக்குமன் = மெய் யுணர்வுடையர் கூறுவர்.
  - ரு. (க. ரை.) சத்தும் அசத்தும் வரைசெய்துணர்த்துகின்றது.
- கு. (க. பொ.) மேஃக்து சூத்திரங்களினுல் உணர்த்தப்பட்ட பொ ருள்களுள்ளே சத்தினியல்பையும் அசத்தினியல்பையும் மயக்கமுருவண்ணம் முடிவுசெய்துரைத்து, இலக்கணவியலிலே கூறப்படாது எஞ்சிகின்ற பதிப் பொருளிலக்கணம் கூறப்படுகின்ற தென்பதாம்.

எ. (சூ. பி. பொ.) சிவபெருமான் பாசஞானம் பசுஞானங்களால் அறியப்படுவாரேல், அவர் அங்ஙனம் அறியப்படும் அசேதனப் பிரபஞ்சம் போல அழிபொருளாகிய அசத்தாய் முடிவர்; எப்பிரகாரத்தாலும் உணரப் படாத பொருளாவாரெனின், அவர் முயற்கோடு, ஆமையரிர்க்கம்பலம் போலச் சூனியப்பொருளேயாவர். ஆதலான் இவ்விருவியல்புமின்றி ஒரு வாற்முற் பாசஞான பசுஞானங்களால் அறியப்படாத சிவமாயும், ஒருவாற் முற் பதிஞான மொன்றிலை அறியப்படும் சத்தாயும் இருக்கும் இருவகையா லும் அவர் சிவசத்தேயாவர் என்பர் மெய்யுணர்விலோங்கிறேர்.

#### முதலாஞ் சூர்ணிகை.

- அ. உயிர் அறிவினுலே அறியப்பட்டதேல்லாம் அழியும்.
- கூ. சத்தாகிய பிரபஞ்சம் சுட்டப்படுதன்மாத்திரத்தினைல் அதனே அசத்தென்று கூறுதல் சற்காரியவாதத்துக்கு எலாதாமெனின், அந்தச் சுட்டுப்பொருள்கள் இராசசதணமிகுதியினுல் உள்ளதென்றறியும் உணர் வைப் பிறப்பித்து நிற்கும், பின் அவை தாமசகுணமிகுதியினுல் இல்லே என்னும் உணர்வைப் பிறப்பித்து நிற்கும். ஆதலான், இங்கே அறிவினுல் அறியப்பட்ட சுட்டுப்பொருளெல்லாம் அசத்து என்பதாம்.
  - க**ு. ந** கேஸ்டிர<sub>ல</sub>்ஹொ உதி ஸ்டிரலிகி| நஅசதாசிர்நே இதி சதாசித்!
- கக. "(மகாப்பிரளயகாலத் திலே அசத் துமில்லே, சத் தும் இல்லு" என்று இருக்குவேதம் கூறிய மந்திரத் துக்கு நீலகண்ட சிவாசாரியர் பொருள் கூறுங்காற் சத்தாகிய பசுவினதும், அசத் தாகிய பாசத் தினதும் சொருப சத்து நிஷே திக்கப்படவில்லே என்றும், பின் நாமருபவிபாகத் துக்கு அருகமா கிய ஸ் தூலருபமே நிஷே திக்கப்பட்டது என்றும்" அருளிச்செய் திருக்கின்று ராதலின், காரியாவஸ் தையில் தூலமாய் விளங்கிறின்ற பிரபஞ்சம் காரணு வஸ்தையிற் சூக்குமமாகிய சத் திவடிவாய் விளங்காது நிற்கும் வேறுபாடு பற்றியே பிரபஞ்சம் அசத் தெனப்பட்ட தென்றணர்க.
- கஉ. பதியினது தடஸ்தலக்ஷணம் எனப்படும் பொதுவியல்பு இரண் டாஞ் சூத்திரத்து எடம் பிரிவிற் புரருற்பவம் கூறு முகத்தாற் கூறப்பட்டது. அப்பதியின் சொருபலக்ஷணம் எனப்படும் சிறப்பியல்பு இந்த ஆரும் சூத்தி ரத்திறைற் கூறப்படுகின்றது. சிவபெருமான் சித்து சத்து எனப்படலால், அவர்க்குரிய எணேய சொரூபத்துக்குளவாய சிறப்பியல்புக் குணங்களெல்லாம் இந்த இரண்டேனுள்ளே அடங்கும்.

- கடு. பசுபாசங்களின் சிறப்பெல்புகள் சிவஞானத் திைலதான் அறி யப்படும். அங்ஙனமாயிலும், மனம் புத்தி சித்தம் அகங்காரம் என்னும நான் கும் ஒரு விஷயத்தை அறிதற்குக் கருவியாக மருவி. இவைகளே கர்த்தா என்றுரைக்குமாறு ஆன்மாவேடு ஒற்றித்த கின்று நிகழ்வனவாம். கண்ணு க்கு விளக்குப்போல இவைகள் ஆன்மாவுக்குக் கருவிகளாய் வேறுகிற்பன என்றறிக்து நீங்கிகின்று, இவற்றைக்கொண்டு அறியும் கருத்தாவினுணமை யாது என்று ஆராய்க்தார்க்கு ஆன்மசோருபம் இனிது விளங்கும்; அதன் பின் அங்ஙனம் ஆராயும் அறிவு பசுஞானமாகும். இது ஆன்மாவின் பொது வியல்பு.
- கச. சூக்குமை முதலிய நால்வகை வாக்குக்களின் பகுதியவாய சோற் பிரபஞ்சம், பிருதிவி முதல் நாதமிறுதியாகிய பொருட்பிரபஞ்சமென்னும் இவை பற்றி நிகழும் எகதேசஞான மணத்தும் பாசஞானமாகும். இது பாச ஞானத்தின் போதுவியல்பாகும்.
- கரி. சுற்காரியவாதம் கூறும் சைவசித்தாந்தத்தில் அசத்தேன்பது சத்துக்கு மறுதஃயேன்று; பசுபாசங்கள் பொதுவியல்பு பற்றி அசத்தேனப் புடுமாயினும், சிறப்பியல்பு பற்றி அவை அசத்தாகமாட்டா; பின் சத்தே னவே புடும்.
- கசு. காரியப்பிரபஞ்சமணேத்தும் ஏனேப் பசுபாசங்கள்போலன்றிப் பொதுவியல்பு கிறப்பியல்பு என்னும் இருவகை இயல்பானும் காட்சிப்புலனும், இத்துணேப்போது நிற்குமென நம்மனோல் அறியவாராது நெடுங்காலம் கிஃபெறுவதுபோற் றேன்றி, காலம் வந்தபோது விரைந்துகெட்டு மறைந்து போகுந்தன்மைத்தாதலில் அப்பிரபஞ்சம் அசத்தெனப்பட்டது.
- கஅ. 'பிருதிவியாதி தக்துவம் இருபத்திணைகும் ஆன்மதத்துவம் எனவும், வித்தியாதத்துவமுகலிய ஏழும் வித்தியாதத்துவம் எனவும், அதற்கு மேலுள்ளது சிவதத்துவமெனவும் கூறப்படும்; இங்ஙனம் இந்த மூவகைத் தத்துவமணத்தும் கிரமமாக ஒன்றிலொன்று லயத்தை அடையும்" என்று சிந்தியவிசுவாகமம் கூறுகின்றது.

- ககு. பிருதிவி முதல் மூலப்பிரகிரு தி மிருகிய இருபத்தினைக்கு தத்து வங்களும் ஸ்ரீகண்டருத்திரரால் ஒடுங்கும்; மூலப்பிரகிருதிக்கு மேலுள்ள ஆறு தத்துவ மும் (முப்பத்துமூன்றும் தத்துவத்தினராகிய) அனந்தேசுரரால் ஒடுங்கும். அவற்றின் மேலுள்ள சுத்தவித்தை முதலிய மூன்று தத்துவமும் சத்திதத்துவ சிவதத்துவத்தின்பாலராகிய லயசிவனுல் ஒடுங்கும். எணேச் சத்திதத்துவம் சிவதத்துவம் இரண்டும் சுத்தசிவத்தினுல் ஒடுங்கும்.
- 20. இங்ஙனம் இந்தத் தத்துவம‱த்தும் இடையிலே நீங்கிவிடும். என ஆன்மா காணுதல் தத்துவசுத்தி எனப்படும்.
- உக. இங்கே அபாவத்தின் இயல்பாவது பாவத்திற்கு (உள்ளது என் நதற்கு) மறு தஃவப்பொருள் என்றும், அதனைல் அபாவம் என்பது இன்மை என்னும் பொருளதாம் என்றும் கையாயிகர் கூறமாறுபோல, ஈண்டு அசத் தென்னும் மொழிக்கு அசத்தாகிய (உள்ளதற்கு மறு தஃவப்) பொருளாயுள்ள இண்மையாகிய சூனியமாம் எனப் பொருள் கோடற்பாற்றன்று; பிரபஞ்சமானது காரியாவஸ்தையில் தூலமாய்த் தோற்றிகின்று கண்ணுக்குப் புலப்பட்டு, பின்னர் அது விரைக்கு ஒழிக்கு சூக்குமரூபமாய்க் காரணவஸ்தையில் முன் னர்ப்போலப் புலப்படாது கிற்கும் என்றும், இக்கு வேறுபாட்டினுல், அங் ஙனம் காட்டுப்படாத சத்தாகிய காரணப்பொருளே கோக்கிக் காரியப்பிரபஞ்சம் அசத்தெனப்பட்டது என்றும் பொருள் கோடற்பாற்றும்;
- உட. (வெ. பொ.) சத்தினியல்பை இங்ஙனம் அறிந்தவன் ஆராய்வா குடுன், அவனுக்கு அறிவிஞல் அறியப்பட்ட காரியப்பிரபஞ்சமெல்லாம் அசத்தேயாகும்; அங்ஙனம் தோன்றி ஒழிந்துபோவதாகிய பிரபஞ்சம் அசக் தாய்ப் போதல் எவற்றை ஒப்பதாமெனின், அது தோன்றியபோதே மறைந் தூபோகும் நீர்மேல் எழுத்தையும், முடிவுபெறுதலின்றி இடையிலே மறைந் துபோகும் கனவையும் ஒப்பதாகும்.

#### இரண்டாஞ் சூர்ணிகை.



- உடை அப்பிரமேயமாக அறியப்பட்டவனே அரன்.
- உச. (சு. பொ.) வாக்கு மனங்களால் ஓதி உணரப்படுவதாகிய பொருள் ஒன்றை அறிதற்கு எவ்வகைச் சாதனங்களும் வேண்டப்படாமையா ஆம், ஒருவாற்றுனும் அறியப்படாத பொருள் ஒன்று எவ்வகைச் சாதனங்களாலும் அறியப்படுமாறின்மையானும், இவ்விரண்டு தன்மையுமின்றிப் பாசஞான பசுஞானங்களேக் கடந்து சிவஞானத்திலை ஒற்றுமைப்பட்டுகின்று உணரும் அறுபவஞானமாத்திரைக்கே புலப்படுவது சத்தாகிய சிவமென்பதாம்.

- உடு. பாப்பிரமட்பொருள் அஞ்ஞானத் திலை ஞாதா எனவும், ஞேயம் எனவும் பகுக்கப்பட்டு, முன்னர்க் கூறப்படும் சாதனங்களால் அஞ்ஞானம் நீங்கியபோது அந்த ஞாதா, ஞேயம் என்னும் பகுப்பின்மையாற் சத்தென்றேனும், அசத்தென்றேனும் ஒரு பிரகாரத்தானும் அறியப்படுமாறின்றிக் கேவலம் ஞானமாத் திரையாய் அந்தப் பிரமப்போருள் நிற்பதாம் என்று கூறுதல் பொருர்தாது; எங்ஙனமெனிற் கூறுதும்:—

  கூறுதல் பொருர்தாது; எங்ஙனமெனிற் கூறுதும்:—

  உசு. (வெ. பொ.) விவகாரத் திலே கருதப்பட்ட சத்துமின்றி அசத்
- உசு. (வெ. பொ.) விவகாரத்திலே கருதப்பட்ட சத்துமின்றி அசத் துமின்றி ஒரு பொருள் உண்டெனில் அதற்குப் பிரமாணம் யாது? பிரமாண மில்லாத சூனியமெனின், ஒருவாற்றுனும் பிரமாணமில்லாத சூனியமும், காட்சுமுதலிய பிரமாணங்களுக்கு விடயமாவதுமாகிய இரண்டும் அசத் தென்று மேலே கூறப்பட்டமையான், பிரமப்பொருள் அசத்தெனப்பட்டுச் சத்தென்னும் சருதிகளோடு மாறுபடுமாகலின், சாக்தோக்கியோபடுடதம், தைத்திரிய ஆரணியகமுதலியவற்றுள்ளே (சத்து என்று ஒதப்படும் சுட்டறி விலைல் அறியப்படாத பரமார்த்தமாகிய மேய்ப்பொருள் `சைவோபடிடதங் களினும் சைவாகமங்களினும் அன்னியமின்றி அநுபவமர்த்திரையிலே கோச ரிப்பதாகிய சிவனருளேயாமன்றிச் சூனியமன்றுமென்பது.
- உஎ. இதனுற் கேவலம் ஞானமாத்திரையாயிருப்பது பரம்பொருள் என்று கூறும் மாயாவாதிமதம் பொருந்தாதாம் என்க.
- உது. (வெ. பொ.) (1) ஆன்மாவினுல் அறியப்படும் கருவிகளெல் லாம் அசத்தாம்; அசத்தென்ற கூறவே அசித்தாதலும் பெறப்படும். கருவி களுள் எந்தக் கருவியும் சிவமாகியபொருளே அறியமாட்டாது; (இதனுற் பாசஞானத்தினுல் அறியப்படமாட்டாது என்பதாம்.)
- (2) கருவிகளேக்கொண்டு அறிகின்ற ஆன்மாவும் அப்பொருளே அறிய மாட்டாது? (இதறை பசுஞானத்தினைும் அறியப்படாது என்பதாம்.)
- (3) ஆன்மாவானது அதீன ஆராயப்புகுந்தால், அங்ஙனம் அறியப் படும் (குடமுதலிய) பொருள்கள்போல, அந்தச் சிவப்பொருளும் உணர் சின்ற ஆன்மாவுக்கு வேறும்;
- (4) ஆன்மாவுக்கு அறிவு விளங்கும் உண்மையை அறிந்தவன் தன் அறிவு அச்சிவபிரான் திருவருளில் அடங்கி, அதுவாய்கின்ற அந்தத் திருவரு ளிஞலே சிவத்தை அறியுமாதலான், எணப்பொருள்களே அறியுமாறபோல அச்சிவப்பொருளுக்கு வேருய்கின்ற அந்தச்சிவமாகிய முதற்பொருள் அறி யப்படுவதன்கும்.
- உகூ. இதனுல் தனியாய்நின்ற முதற்பொருளே அதனேடு ஒற்றித்து நின்றே காண்டல்வேண்டும் என்னும் நையாயிகமதம் மறுக்கப்பட்டதாம்.

- டைo. (வெ. பொ.) (1) ஆன்ம அறிவிஞல் அறியப்பட்ட சுட்டுப்பொரு ள்களெல்லாம் அசத்தாய் முடியுமாதலின், ஏணப் பாவணகள்போல மனமுத லியவற்ருமே கூடிகின்று பாவிக்கும் பாவணயானது அர்தப் பரம்பொருளா தூர் ஆது, அசத்தாய் முடியுமாதலின்;
- (2) கருவிகளினீங்கிப் பாவிப்பதே அந்தப் பாவணயா மெனின், கருவி களே நீங்கியவிடத்து யாதம் அறியுமாறின்றிக் கேவலாவஸ்தை வந்து தஃப் படுமாதலின், அது எண்ணமாத்திரமாய் முடியுமேயன்றி அதலை எய்தும் காது, பயன் ஒன்றுமின்மும் என்பது;
- (3) கருவிகளேக்கொண்டும் பாவியாது, கருவிகளினீங்கியும் பாவியாது, அநிர்வசனீயமாய் (சொல்லொணுததென்றுணர்ந்து) பாவிக்கப்படுவதாமெ னின், அது சூனியமாயே முடியும்;
- (4) பாவணக்கு எய்தாத பொருளே எய்தியதாகவைத்துப் பாவித்தால் என்னே எனின், அதுபோலிப்பாவணயாய், பாவஞித்தம்போலப் பாவண மாத்திரமேயன்றி, அதனுற் போதரும் பயன் ஒன்ற மின்ரும் என்க;
- (5) அங்ஙனம் ஒருவ<sub>ு</sub>ற்றுனும் எய்தாத பொருடீப் பாழ் என்று**ல்** என்னே எனின், அது பொருந்தா*து*;
- (6) மேலே கூறிய பாவணேயெல்லாம் விடுத்து, சிவபிரான் திருவருளா லே பாவிக்கப்படுவதாகும்.

இவ்வுண்மையை

ஈ.க. \* **3**ந்கெவிவ் உரிவூலி பு மகசைவே தமாப் தவ்யம் டி

டைஉ. ''இந்தப் பிரமம் அருளி ஞல் அடையெற்பாற்று" எ**ன்று** கடவல்லியும்,

<u>க</u>க. **8** நணெவா**ந**ு ஒடிவ**ு**டு। மகசைவா நுதிரஷ்டவ்யம்।

நட்ச. ''பிரமம் அருளிஞலே காணற்பாலது'' என்று பிரு**கதாரணி** யமும்,

கடு. வை நொவு⊸ ஆரா முு உயாவலப**ு ந**து ு சகோபுத்யா சுபயா சம்யுகக்து ।

டிசு. ''அவர் ஈம்மை அருளிஞலே (தம்மோடு) கூட்டுவாராக'' என்று சுவேதாசுவதாமும், ''அவனருளே கண்ணுகக்காணி னல்லால்'' ''அவ

<sup>\*</sup> மனசு புத்தி என்பன அருட்சத்திக்குப பெய**ராத‰**ச் சிறப்புப்பாயி**ரத்து** எ–ம் பிரிவின் குறிபபுகளிற் காண்க.

சிவஞான போத

னருளாலே யவன்றுள்கண்டு" என்று திராவிடசருதிகளும் கூறியவாறுபற்றி உணர்ந்துகொள்க.

இதனுல் வாக்குமனு தீ தப்பொருள் யோக நூலிலே கூறப்படும் தியானபாவணேகளுக்கு எய்தும் என்ற கூறும் பாதஞ்சலமதம் *மறுக்கப்* பட்டது.

சிவண அருளிஞற் பாவிக்கவேண்டாம், ஆன்மா பசுத்துவத்தை நீங்கிச் சிவணப்போல முற்றுணர்தலா திய எண் குணங்களுமடைதலின்,அந்த ஆன்ம ஞானம் வெஞானத்தோடொப்பதாமாதவின், அந்த அறிவிற்கு எய்துவர் சிவபிரான் என்றது கூடாது என்ற கூ உகம்:—

- **ந\_அ.** (வெ. பொ.) (1) ஆன்மாவானது தனது அறிவால் அச்சிவப் பொருளே அறிதற்கு, அப்பொருள் அவ்வான்மாவுக்கு வேறன்றும்;
- ஆன்மாவும் சிவமும் சமமாதலின்றி ஆன்மா ஸ்தூலசித்தும், சிவப் பொருள் சூக்குமசித்துமாயிருத்தலின், சூக்குமசித்துள்ளே ஸ்தூலசித்**த** அடங்கிநிற்றலின், ஆன்மாவின் அறிவிஞல் அப்பொருள் அறியப்படமாட் டாது;
- ஆன்மஞானத்துக்கு வியஞ்சகமாய் நின்று அறிவிக்கும் உயிர்க் குயிராகிய சிவத்தைப் பசுத் துவம் நீங்கியவிடத் து ஆன்மாவின் சிற்ச**த் தியான து** தான் கண்டறிந்து தன் குணியாகிய ஆன்மாவுக்குக் காட்டமாட்டாது; கண் ெனுளியான து தனக்குக் காட்டிக்கொண்டிருக்கும் ஆன்மாவை அறியமாட் டாதவாறுபோலாம்.
- ஆன்மஞானம் ஆன்மசிற்சத்தி என்பவற்றில் ஆன்மா என்றதா கண்ணயும், ஞானம் சிற்சத்தி என்பன கண்ணின் ஒளியையும் ஒப்பனவாம்.
- ஆன்மா பசுத்துவம் நீங்கியவிடத்துச் சிவணப்போல முற்றுணர்வு முதலிய எண்குணங்களே யுடையதென்று வேதாகமங்கள் கூறுதலின், ஆன்ம ஞானம் சிவஞானத்தோடொப்பதன்றிப் பசுஞானம் எனப்படாதென்னும் சிவசமவா திமதம் மறுக்கப்பட்டது. சிவன்றிருவருளாலே சிவபரம்பொருள் அறியப்படும் என்ற கூறப்படுகின்றது:—
- சக. (வெ. பொ.) (1) சத்தாகிய சிவம் ஞேயப்பொருளாய் விசிட்டமாய் கிற்பதன்*ெர்*; அத அகிர்வசனமாய்க் கூறப்படுவதொரு சூனியப்பொ*ரு*ள ன்றே: ஆதலின், அந்த ஞேயமாத்திரையேயன்றி அதற்கு வேறுக வாக்கு மனுதிதமாய் நிற்பது ஒருபொருளென்று அறிகின்ற ஞாதாவாகிய ஆன்மா ஆண்டுள தாம்;
- (2) ஆன்மா ஆங்கு இல்ல எனல் கூடாது. உலகத்துப் பொருள் போல் அதுவென்று சுட்டி அறியப்படுமாறு சிவப்பொருள் ஆன்மாவுக்கு

வேறன்றும். (நீரிண அணேந்த உப்புப்போல ஆன்மாவின்கண்ணே பாவி வேற் றமை தோற்று து நிற்குமாதலான், பாச பசு ஞான அறிவு கடந்து அருண் ஞானத்திறை சிவப்பொருளே அறிகின்ற அந்த ஆன்மா சிவமேயாம்.

- சட சிவபரம்பொருளேத் தஃப்பட்ட ஆன்மா அச்சிவத்தோடு ஒன் ருய்ப்போம் என்னும் சுத்தசைவர் சொள்கை மறுக்கப்பட்டவாரும் என்க.
- , சாட. இச்சூத்திரத்து இரண்டாஞ் சூர்ணிகையின் கீழே மாயா**வாதி** யும், கையாயிகரும், பாதஞ்சலரும், சிவசமவாதியும், சுத்தசைவரும் ம*றுக்* கப்புடுமுகத்தாற் சுத்தாவஸ்தை <sup>ஐ</sup>ந்தும் கூறப்பட்டனவாம் என்பது.
- சச. பாசலக்ஷணம் கூறுங்கால், கான்காம் சூத்**திரத்து மூன்றுஞ்** சூர்ணிகையின் கீழே கேவலாவுஸ்தை கூறப்பட்டது.
- சுடு. பசுலகூடிணம் கூறங்கால், ஐர்தாஞ் சூத்திசத்த முதற் சூர்ணி கையின் கீழ்ச் சகலாவஸ்தை கூறப்பட்டது.
- ச<sub>ு</sub>. பதிலக்ஷணம் கூறங்கால் ஆருஞ் சூத்திரத்து இரண்டாஞ் சூர்ணி கையின் கீழ்ச் சுத்தாவஸ்தை கூறப்பட்டது.
- சுஎ. **கே**வலமானது மருட்கேவலம், சகலகேவலம், பிரள**யகேவலம்,** விஞ்ஞானகேவலம், அருட்கேவலம் என <sup>ஐ</sup>வகைப்படும்.
- சு அ. மருட்கேவலமாவது அநா திகேவலம், அஃதாவது கேவலாவஸ் தைத் துரிபாதீதத்தில் ஆன்மாவானது இருண்மலத்தோடு கூடிகிற்றலாம்.
- சுகூ. சகலகேவலமாவது சங்கரித்த பின்னர் மீளப்பிறத்தற்கேது வாகப்படும் கேவலம், ஆங்குச் சூக்கும பஞ்சகிருத்தியம் உளது; இவ்வுண்மை,
- ன-, எக் ரிரு என்று ஆடி இடியால் இவி அறு கொலியில் விக்கியில் விக்கி

ஸ்வாபேப்யாஸ்தே போதயக் போதயோக்யாக் சோத்யாக் ருக்**தக் பா**ச யக் கர்மிகர்ம<sub>்</sub> மாயாசக்தீர் வியக்திம் போக்யாஃ பிரகுர்வக் பச்<mark>யக் சர்வம்</mark> யத்யதா வஸ்துஜாதம<sup>யு</sup>

டுக. ''சாக்கிராவஸ்தையிற்போல் (மாயையில்) ஆன்மா ஒடுங்கிக் கிடக் குமிடத்தும், மலபரிபாக தாரதம்பியத்துக்கு இயைந்தவாறு, சிவபெருமான் ஆன்மாவுக்கு உணர்த்தற்பாலனவற்றை உணர்த்தியும், தடுக்கற்பாலனவற் றைத் தடுத்தும், கன்மங்களேப் பக்குவப்படுத்தியும், மாயாசத்திகளேப் பிரச வோன்முகங்களாகச் செய்தும், சமஸ்த சேதடைசேதனப் பொருளேயும் யதாப்பிரகாரம் பார்த்துக்கொண்டுமிருக்கின்றுர்" என்று மிருகேக்திராகமம் மா*ற்று*ல் உணரப்படும்.

- டு உ. பிரளயகேவலமாவது மாயையோடு இயைபின்றி ஆண்டுளதா கிய கேவலம்.
- ருக. விஞ்ஞானகேவலமாவது மாயாகன்மம் என்னும் இரண்டினே மும் இயைபின்றி ஆண்டுளதாம் கேவலம்.
  - டு ச. அருட்கேவலமாவது தத்துவசுத்தியின் பின்னுளதாம் கேவலம்.
- குடு. சகலமும் சகலத்திற் கேவலம், சகலத்திற் சகலம், சகலத்திற் சுத்தம் என மூவகைப்பட்டு, ஒவ்வொன்று ஐந்து வகைப்படும்.
- நிகு. சகலத்திற் கேவேலம் இந்தாம் நாலா ஞ் சூத்திரைத்து டிசை, (1, 2, 3, 4, 5)—ம் பிரிவுகளிற் கூறப்பட்டுள்ளன.
- டுஎ. சகலத்திற் சகலம் <sup>ஐ</sup>க்கும் நான்காஞ் சூத்திரத்து நாள, (2, 3, 4, 5, 6)—ம் பிரிவுகளிற் கூறப்பட்டுள்ளன.
- டு அ. சகலத்திற் சுத்தம் இருதயமுதற் அவாதசாக்தமீறுகிய ஸ்தா னங்களிற் புறக்காண உட்காணங்களேப் பற்றியும் பற்றுமனும் பிரத்தியாகார முதல் ஃவகைப்பட்டு கிகழும் யோகாவஸ்தையாய் ஒடுங்கியும் தோற்றியும் பயன்தரும் என்க.
- டுகூ. சுத்தாவஸ்தையும் சீவன்முத்தி, அதிகாரமுத்தி, போகமுத்தி, லயமுத்தி பரமுத்தி, என ஃவகைப்பட்டு, சாக்கிரம், சொப்பனம், சுழுப்தி, தூரியம், தூரியாதீதம் எனப் பெயர் பெறம்.

#### ஆருஞ் சூத்திரத் தொகைப்பொருள்.

திவபெருமான் பாசஞான பசுஞானங்களால் அறியப்படாத சிவமாயும், பதிஞானமொன்றிஞல் அறியப்படும் சத்தாயுமுள்ளார் என்றும், அறிவிஞல் அறியப்பட்ட சுட்டுப்பொருளெல்லாம் அசத்த என்றும், மகாசங்காபகாலத் திற் சத்தில்லே என்றுற் சத்தாகிய பசுவுச்குரிய தனுகாணுதி ஸ்தூலகாரிய ரூபமில்லே எனவும், அசத்தில்லே என்றவிடத்திலும் ஸ்தூலகாரியரூபமில்லே எனவும் பொருள்படுமேயன்றி, அந்தச் \* சத்த அசத்துக்களின் சூக்கும சொருபசத்த இல்லே எனப் பொருள்படுத்தப்படாது என்றும், பதியின் தடஸ்தலக்ஷணம் இரண்டாஞ் சூத்திரத்து எடம் பிரிவினுலும், அவரது சொருபலக்ஷணம் இந்த கூடம் சூத்திரத்து எடம் பிரிவினுலும் கூறப்பட்ட

<sup>\*</sup> இங்கே சேத்து என்றது பசுவாகிய ஆன்மாவின்மேற்று.

தென்றம், பசுஞானம் கடிடம் பிரிவினுறும், பாசஞானம் கசடம் பிரிவினு லும், பசு பாசங்கள் பொதுவியல்புபற்றி அசத்தெனப்படுமேனும், சிறப் பியல்புபற்றி அவை சத்தேயாம் என்றும், மாயாவாதி, கையாயிகர், பாதஞ் சலர், சிவசமவாதி, சுத்தசைவர் என்போரை மறுக்குமுகத்தாற் சுத்தாவஸ் தை இந்தும் முறையே கூறப்பட்டனவாம் என்றும் உணரற்பாற்றும்.

## ஆருஞ் சூத்திரப் பரீக்ஷைவினுக்கள்.

- க. சூத்திரப்பொருள் யாது? ச.
- உ. சூத்திரக் கருத்துரை யாது? டு.
- **ட. அ**தன் பொருள் யாது? எ.
- ச. சூத்திரப் பிண்டப்பொருள் **யாது**? எ.
- டு. முதலாஞ் சூர்ணிகை யாது? அ.
- சு. அதன் பொருள் யாது? கூ.
- ன. அறி வி ஞைல் அறியப்பட்ட சுட்டுப்பொருளெல்லாம் எங்<del>ங</del> னம் கூறப்படும்? கூ.
- அ. சத்தாகிய பிரபஞ்சத்தைச் குட்டப்படுதல்பற்றி அசத்து என்ற கூறலாமா? கூ.
- கூ. சுட்டுப்பொருளெல்லாம் எதுபற்றி உள்ளது என்னும் அறிவைப் பிறப்பிக்கின்றது? கூ.
- கo. அப்பொருளெல்லாம் எதுபற்றி இல்ல என்னும் உணர்வைப் பிறப்பிக்கின்றது? கூ.
- கக. **ம** காப்பிரளயகாலத் திற்சத் தில்லே என்*ரு*ல், அதன் பொருள் என்ணே? கக.
  - கஉ. அசத்த இல்லே என்றுல் அதன் பொருள் என்ணே? கக.
  - கங. இங்ஙனம் பொருள் கொண்டவர் யாவர்? கக,
- கச. காரியாவஸ்தையில் ஸ்தூலமாய் விளங்கிகின்ற பிரபஞ்சம் காரணு வஸ்தையில் எங்ஙனம் விளங்கும்? கக.
- க**ெ தூ**லரூபமொழிந்**து** காசணுவஸ்தையிற் சூக்கும் சத்தாரூபமாய் நிற்கும் பிரபஞ்சம் எங்ஙனம் கூறப்பட்டது? கக.

- கசு. பதியின் தடத்தலக்ஷணம் எங்கே கூறப்பட்டது? கஉ.
- கஎ. பதியின் சொருபலக்ஷணம் எங்கே கூறப்படுகின்றது? எ.
- கஅ. சிவபெருமானுக்குரிய (சர்வஞ்ஞதைமுதலிய) சிறப்புக்குணங்க ளெல்லாம் எவற்றில் அடங்கும்? கஉ.
  - ககூ. பசுபாசங்களின் சிறப்பியல்புகள் எதனுல் அறியப்படும்? கடி.
- 20. ஒரு விஷயத்தை அறிதற்குக் கருவியாய்க் கர்த்தா என்னும்படி கிற்**பன யாவை? க**ாட.
  - உக. மனம் புத்தி முதலியன எதுபோல ஆன்மாவுக்கு வேரும்? கடி.
- உஉ. **ம**னமுதலிய பற்றினின்று நீங்கி, அவற்றைக்கொண்டு அறிப வன் யார் என்று ஆராய்ந்தார்க்கு யாது விளங்கும்? கடி.
  - உட.ை புசுஞானமாவது யாது? கட.
  - உச. பிரபஞ்சம் எத்தண வகைப்படும்? கச.
  - உ**ரு. பாச**ருனேமாவது பாது? கூசு.
- உசு. சை வசித்தார் தப் பிரகாரம் அசத்து என்றதற்கு எப்படிப் பொருள்கோடல் ஆகாது? கடு.
- உ**எ. ப**சு பாசங்கள் பொதுவியல்புபற்றி அசத்தெனப்படினும் சிறப் பியல்புபற்றி எங்ஙனம் கூறப்படும்? கடு.
  - **உஅ. கா**ரியப்பிரபஞ்சம் எங்ஙனம் காட்சிப்படுகின்றது? கசு.
  - உகூ. காரியப்பிரபஞ்சம் எப்படித் தோன்றகின்றது? ககூ.
  - ட. காலம் வர்தபோது பிரபஞ்சம் எங்ஙனமாகும்? கசு.
  - **டகை. முவகைத்** த**த்துவ**மும் எங்ஙனம் லயமடையும்? கஅ.
  - நட 2. ஸ்ரீகண்டரால் ஒடுங்குர் தத்துவங்கள் யாவை? ககூ.
  - **ந. ந. அ**னர்தேசுரால் ஒடுங்கும் தத்துவங்கள் யாவை? ககூ.
  - நகு. **ல**யசிவஞுல் ஒடுங்கும் தத்துவங்கள் யாவை? ககூ.
  - நடு. சுத்தசிவத்தினல் ஒடுங்கும் தத்துவங்கள் யாவை? ககூ.
  - **டகு. தத்து**வசுத்தியாவது யாது? உo.
  - **டீ ை நையா**யிகர் அபாவத்துக்கு யாது பொருள் கூறுகின்றுர்? உக.

- **டைஅ. அ**ங்ஙனம் அசத்துக்குப் பொருள் கூறங்காற் ச**த்தில்லே,** அதாவது, சூனியம் என்ற பொருள் கொள்ளலாமா? உக.
- ாடகூ. கொரியாவஸ்தையிற் பிரபஞ்சம் எதற்குப் புலப்படு கின்றது? உஉ, (1).
  - ச0, அது காரணுவஸ்தையிற் கண்ணுக்குப் புலப்பமிமா? உக.
  - சுக. காரியப்பிரபஞ்சம் யாது பற்றி அசத்தெனப்படும்? உஉ.
  - சுஉ. எதுபோலப் பிரபஞ்சம் தோன்றி ஒழிர்துபோம்? உஉ.
  - சந. இரண்டாஞ் சூர்ணிகை யாது? உந.
  - சச. அதன் பொ*ரு*ள் யாது? உச.
- சுடு. பரப்பிரமப்பொருள் அஞ்ஞானத்திறைல் எங்ஙனம் பகுக் கப்படுகின்றது என மாயாவாதி கூறுகின்றுன்? உடு.
- சுசு. அஞ்ஞானம் நீங்கியபோது எந்தப் பாகுபாடு ஒழிந்துபோகின் றது என்கின்முன்? உடு.
- சுஎ. அந்தப் பிரமம் எங்ஙனம் அறியப்படுமாறின்றி எங்ங கோம் நிற்கும் என்கின்முன்? உடு.
- சஅ. சாந்தோக்கியாதி சுருதிகளிற் சுட்டறிவிஞல் அறியப்படாத சத்தானது சிவாகமங்களிலே எங்ஙனம் கூறப்படுகின்றது? உசு.
  - சகூ. இதஞல் எவன் மறுக்கப்பட்டான்? உஎ.
  - டுo. சிவப்பொருள் எதனுல் அறியப்படமாட்டா து? உஅ, (1).
- ருகை. நையாயிகர் மெய்ப்பொருளே எங்ஙனம் அறிதல்வேண்டும் என் கின்றுர்? உகூ.
  - டு உ. ஆன்மா தனது அறிவை எதனில் அடக்கவேண்டும்? உஅ, (4).
- ரு க. ஆன்ம அறிவினுல் அறியப்பட்ட சுட்டுப்பொருளெல்லாம் எங்ஙனமாகும்? க.௦, (1).
  - நிசெ. **க**ருவிகளினின்று நீங்கிப் பாம்பொருளேப் பாவிக்கலாமா? ந. o,(2).
  - டுடு. க<sub>ரு</sub>விகளினீங்கினவி<u>டத்த</u> பாது தஃப்படும்? ஈo, (2).
  - ருகு. கருவிகளினீங்கிப் பாவிப்பதென்பது யாதாய் முடியும்? ந.0, (2).
- ரு எ. கருவிகளேக்கொண்டும் கருவிகளினீங்கியும் பாவியாது, சொல் லொணுததென்று பாவித்தால் என்ண? டூ.o, (3).

- ருஅ. பாவணக்கு எய்தாத பொருளே எய்தியதாகப் பாவித்தால் என்னே? ந.o, (4).
- ருகூ. ஒரு பி சகா சத்தானும் எய்தாத பொருளேப் பாழ் என்று கூறலாமா? ஈ\_0, (5).
  - கூட சிவபிரான் பின் எங்ஙனம் பாவிக்கப்படுவர்? க.o, (6).
- கூக. அருளிறைற் பாவிக்க வேண்டுமென்றமைக்கு வடமொழி தென் மொழிச் சுருதிப் பிரமாணங்கள் கூறுக? ஈ.உ, நூசு, நூசு.
  - சுஉ. மனசு புத்தி என்பன எவர் பெயர்? \*
- சு டி. அருளிஞல் எய்தப்பெறம் பரம்பொருளேத் **தியானபாவ**ணேக் குள்ளாக்கலாம் என்னும் எவர் மதம் மறக்கப்பட்டது? டி.
  - சுச. சிவப்பொருள் ஆன்மாவுக்கு வேறு? வேறன்று? நடஅ, (1).
  - சு நி. தூலசித்த யாது? சூக்குமசித்த **யா**து? ஈஅ, (2).
  - சுசு. எந்தச் சித்து எந்தச் சித்துள்ளே அடங்கி நிற்கும்? ந.அ. (2).
  - சுஎ. ஆன்மாவின் அறிவிஞற் பாம்பொருள் அறியப்படுமா? டூ.அ, (2),
- சு.அ. கண்ணெளி தனக்குக் காட்டி நிற்கும் ஆன்மா**வை** அறியுமா? ஈ.அ, (3).
- <sup>சு.கூ.</sup> அங்ஙனம் ஆன்மசிற்சத்தி சிவத்தை அறிக்**து த**ன்குணியாகிய ஆன்மாவுக்குக் காட்டவல்லதா? டூ.அ, (<sup>3</sup>).
- எo. ஆன்ம சிற்சத்திக்கு பியைஞ்சகமாய் நின்று அறிபிப்பதா யோதா? டூஅ, (3).
- எக. ஆன்மஞானம் ஆன்மசிற்சத்தி என்பவற்றில், ஆன்மா எதனே ஒக்கும்? ஞானம் அல்லது சிற்சத்தி எதனே ஒக்கும்? டகை.
- எஉ. பசுத்துவம் நீங்கிய ஆன்மா சிவீனப்போல எவற்றை யுடையளுவன்? ச0.
- எடி. அதபற்றி ஆன்மஞானத்தை எந்த ஞானத்துக்கு ஒப்பாகும் என்று சிவசமவாதி கூறுகின்முன்? ச0.
  - எச. சிவசமவாதி எங்ஙனம் மறுக்கப்படுகின்றுன்? ச0.
  - எடு. சத்தாகிய சிவம் எங்ஙனம் நிற்கும்? சக, (1).
  - **எசு. அத** சூனியப்பொருளாமோ? சக, (1).

- எஎ. **ே**ஞையப்பொருளேயன்றி அப்பொருளே அறியும் ஆன்மா ஆண் டிலதா? உளதா? சக, (1).
- எஅ. சிவப்பொருள் எதுபோல ஆன்மாவுக்கு வேறுகாது நிற்கும்? சக, (2).
- ் எகூ. பாசஞான பசுஞானங்களேக் கடந்த எந்த ஞானத் திலைல் ஆன்மா சிவப்பொருளே அறிகின்முன்? சக, (2).
- அo. சிவபாம்பொருளேத் தஃலப்பட்ட ஆன்மா சிவத்தோடு ஒன்றுய்ப் போமா? சஉ.
  - அக. இதனுல் எவர் மதம் மறுக்கப்பட்டது≀ சஉ.
  - அஉ. சுத்தாவஸ்தை <sup>இ</sup>ந்தாம் எங்ஙனம் கூறப்பட்டன? சட.
  - அட. கேவலாவஸ்தை எங்கே கூறப்பட்டது? சச.
  - அச. சகலாவஸ்தை எங்கே கூறப்பட்டது? சடு.
  - அடு. சூத்தாவஸ்தை எங்கே கூறப்பட்டது? சகு.
  - அசு. கேவலம் எத்தனே வகைப்படும்? சஎ.
  - அஎ. மருட்கேவலமாவது யாது? சஅ.
  - அஅ. சகலகேவலமாவது யாது? சக.
  - அகூ. இங்கே யாது கிருத்தியம் நிகழ்கின்றது? சகூ.
  - **கூ**o. **அ**தற்குப் பிரமாணம் கூறுக? ருக.
  - கூக. பிரளயகேவலமாவது யாது? நிஉ.
  - கூட. விஞ்ஞானகேவலமாவது யாது? ருடி.
  - கூட. அருட்கேவலமாவது யாது? ருச.
  - கூச. சகலம் எத்தண வகைப்படும்? நிரு.
- கூடு. சகலத்திற்கேவலம் ஐந்தும் எங்கே சொல்லப்பட்டிருக் கென்றன? நுசு.
  - கூசு. சகலத்திற் சகலம் இந்தும் எங்கே கூறப்பட்டுள்ளன? டூஎ.
  - கூஎ. சகலத்திற் சுத்தம் ஃந்தம் எங்கே கூறப்பட்டுள்ளன? நி*அ.*
  - கூஅ. சுத்தாவஸ்தை எத்தண வகைப்படும்? நுகூ.

சிறப்பதிகாரம்.

சா தன வி யல்.

ஆன்ம சொருபம்.

# ஏழாஞ் சூத்திரம்.

#### --

- க. நாறினி தநில்யள கிணு நவி தூறெற உலை பெல¦ வ வண்மூவயொலெ⊸்தா யஹ சூதா **கயொஃவ ும**ஃ∥ நாசிச் சித்சர்நில்தள கிர்தா நவித்தஸ்தே உபே மித€! பிரபஞ்சசிவயோர் வேத்தா ய° ச ஆத்மா தயோ° பிரு**த**க்‼
- 2. (இ ன்.) விக ஸந்லெள கூவில ந வேத் = (சிவனையி) சித் தின் சன்னியிதில் (பிரபஞ்சமாகிய) அசித்து அறியமாட்டாது (விளங்கித் தோன்றுதா); **கெ உலெ** பிலே ந விது = அந்தச் (சிவமும் பிரபஞ்சமுமா கிய) இரண்டும் ஒன்றை ஒன்று அறியமாட்டா; யே வருவணரிவையொ? வெதா = எவன் பிரபஞ்சத்தையும் சிவணயும் அறிகின்று கே; வல = அவன்; தேயொ வேரு சூ தா வேலா கே அவ்விரண்டற்கும் வேறுகிய ஆன்மாவாம்.
  - ங∴ யாவையுஞ் சூனியஞ் சத்தெதி ராகலிற் சத்தே யறியா தசத்தில தறியா திருதிற னறிவுள திரண்டலா வான்மா.
- ச. (இ ள்.) சத்து எதிர் யாவையும் சூனியம் = சத்தாகிய சிவத்தின் சன்னி தியில் எல்லாம் பாழாமாதலின்; சத்து அறியாது = சத்தாகிய சிவம் (பிபபஞ்சத்தை) அறிதல் செய்யாது; அசத்தில் அது அறியாது = சடமாத லிற் பிபபஞ்சம் சத்தாகிய சிவத்தை அறியாது; இரு திறன் அறிவுளது = (சத்து அசத்து என்னும்) இரு திறத்தையும் (பிரித்தறியும்) அறிவுடைய தாகிய ஒன்று உளது; இரண்டு அலா ஆன்மா = (அது) சத்து அசத்து என் னும் இரண்டு தன்மையும் அல்லாத (சத்தசத்துகிய) ஆன்மாவாம்.
  - டு. (க. டை.) ஆன்மாவின் சிறப்பியல்பு உணர்*த்து*கின்*றது*.
- கு. (க. பொ.) ஒன்றீன அறிந்தவிடத்து அதஞல் எய்தும் பிரயோ சனத்தை அடைதற்குரிய முயற்கி செய்வோர்க்கு அதணேச் சாதிக்கும் வன்மை தமக்கு உண்டென்பதும், சாதித்தலால் வரும் பிரயோசனம் இன், னது என்பதும், அதீணப்பிறப்பித்தற்கு வரய்ந்த சாதனம் இன்னது என்ப

தும், அது தவத்தினுல் எய்தும் என்பதும் உணர்ந்தாலன்றி அதன்கண் ஊக்கம் செல்லாமையால், ஈண்டுச் சாதனஞ் செய்து அடை தற்குரிய அதிகாரி யை இன்ஞர் என உணர்த்துவது இச்சூத்திரமாம் என்க.

- எ. சிறப்பியல்பாவது பொதுவியல்புபோல இடையே நீங்குதலின்றி எக்காலத்தும் ஒருதன்மைத்தாயுள்ளதுபற்றி உண்மை எனப்படுதலின், அது சிறப்பதிகாரமெனப் பெயருடைத்தாயிற்று.
- அ. ஏழாம், எட்டாம், ஒன்பதாஞ் சூத்திரங்கள் மேலே பொதுவியல் பிறைற் பெறப்பட்ட பதிபாசபசுபதார்த்தங்களுள்ளும் நீக்கவேண்டியதை நீக்கி, அதனுல் வரும் துன்பத்தினின்ற நீங்குதலும், கொள்ளற்பாலதீணக் கொண்டு அதனுல் எய்தும் இன்பத்தை அடைதலுமாகிய பிரயோசனத்தை அடைதற்கு ஏதுவாகிய சாதனஞ் செய்யுமியல்பை உணர்த்துதலில், சாதன வியல் எனப் பெயருடைத்தாயிற்று.
- கூ. (சு. பி. பொ.) ஆருஞ் சூத்திரத்துட் கூறப்பட்ட சத்து அசத்து என்னும் இரண்டினுள்ளே, வாக்குமனுத்தமாகிய சிவசத்தின் சக்கிதியிலே உணரப்படும் தன்மையவாகிய அசத்தெல்லாம் விளங்கமாட்டாவாம், அது பற்றிச் சூனியமெனப்படும்; சத்தாகிய சிவம் அசத்தாகிய பாசத்தை அறி க்து அநுபவியாது; அசத்தாகிய பாசம் அறிவில்லாத சடமாதலின், சத்தா கிய சிவத்தை அறிக்து அநுபவியாது. ஆதலாற் பாரிசேடப்பிரமாணத்திறைற் பிரபஞ்சத்தையும் சிவத்தையும் அறியும் அறிவொன்றுளதென்று பெறப் படுதலின், அதுவே சத்தாகிய சிவமாதற்றன்மையும், அசத்தாகிய பிரபஞ்ச மாதற்றன்மையுமாகிய இரண்டுமின்றிச் சத்தசத்தாயுள்ள ஆன்மாவாம் என்பது.

#### முதலாஞ் சூர்ணிகை.

- கா. அரன் பாசத்தை அஙபவியான்.
- கக. (சூ. பொ.) சத்தாகிய கிவம் வியாபக அறிவுடையதாதலால் எவற்றையும் ஒருங்கே அறிந்து நிற்பதன்றி, ஏகதேசமாய்ப் பகுத்து ஒன்றை அறியுமாறின்றுமாகலின், கிவம் அசத்தை (பாசத்தை) அதுபவியாது என்றதாம்.
- கஉ. சுட்டுணர்வின்மையாற் சிவபிரான் அசத்தை அறியாதிருத்தல் பற்றி அவரது முற்றுணர்வுக்கு இழுக்கில்லே என்று கூறப்படுகின்றது:—
- கக. (வெ. பொ.) சூரியனுக்குமுன் இருள்போல, சிவபிரானுக்கு எதிராகச் சடமாகிய பிரபஞ்சம் முணத்து நில்லாமையான், அச்சிவபெரு

மான் தம்முள் வியாப்பியமாகிய பசு பாசங்களோடு வேற்றுமையின்றி உட ஞைகின்று, அசத்தை அறிதலுறவாராயின், அறிக்தாங்கறிவரன்றி கம்ம ஞேர்போல வேருக அதணேச் சுட்டி அறிவாரல்லர்.

### இரண்டாஞ் சூர்ணிகை.



#### கு. பாசம் அரண அநுபலியாது.

- கடு. (சு. பொ.) புதிஞான பசுஞானங்களோடொப்பப் பாசஞான மொன்றென வைத்து எண்ணப்படும் உரிமையுடைமையால், அசத்தாகிய தத்துவப்பிரபஞ்சத்துக்கு அறிவு உண்டென்ற கூறின், அந்தப் பாசஞான அறிவானது தூலமாய்ப் பார்க்குங்கால் அத்தத்துவப்பிரபஞ்சத்துக்கு உளது போலத் தோன்றினுலும், சந்தேகவிபரீதமின்றி மாசறுகாட்சியினுல் ஆராயுங்கால், அந்த அசத்தாகிய தத்துவப்பிரபஞ்சத்துக்கு அறிவின்றுமாதலின், அது சிவத்தை அறியுமாறின்றும், அதனைல் அதற்கு அநுபவஅறிவில்லே என்பதாம்.
- கசு. பாசம்வாயிலாக ஆன்மாவின்கண் நிகழும் ஞானமே பாசஞா னம் என உபசாரமாகக் கூறப்படும். பாசத்துக்கு ஞானமுளதென்று கூறு தல் ஆராய்தலின்மையால் எழுந்த அறியாமையேயன்றிப் பிறிதொன்றன்மும்.
- கஎ. (வெ. பொ.) பாலேகிலத்தின்கண்ணே காணப்படுகின்ற கானற் சலத்தை நீரென்று கிணேத்து அதனேப் பருக வருகின்ற தாகமுடையவன் அதனே நணுகியபோது, அந்தக் கானற்சலம் நீராதலின்றிப் பொய்யாய்ப் போனமைபோல, ஆசாரியர் உபதேசிக்கும் உபதேசுமொழியைப் பெற்று, அந்த அசத்தாகிய தத்துவப்பிரபஞ்சத்தினியல்பை ஆராய்ந்தறியமாட்டா தார்க்கு, அவ்வசத்தின்கண்ணே அறிவுள்ளதாகச் சத்தாந்தன்மையே காணப்படும்; அவ்வுபதேசமொழியைப் பெற்று ஆராய்ந்தறியவல்லார்க்கு அசத்துக்கு அறிவில்லே எனவே புலட்படும்.

# மூன்றுஞ் சூர்ணிகை.

கஅ. உயிர் அவ்வரண அடையும்; அநுபவிக்கும்.

ககூ. (சூ. பொ.) மேலே கூறிப்போர்த சத்தாகிய சிவம் அசத்தா கிய தத்துவப்பிரபஞ்சம் என்னும் இர்த இரண்டையும், அறியுர்தன்மையதாய், நினிக்க அறியும் உபதேசியாய், சத்து அசத்து என்னும் இரண்டினும் அநு பவ அறிவுள்ளதாயுள்ளது எதுவோ, அதுதான் சத்தம் அசத்துமல்லாத சதசத்தாகிய ஆன்மாவேபாம் என்பதாம்.

- உo. இருளில் முன்னர் மறைபட்டும் இருளல்லாமலும், ஒளியிற் பொ ருந்தி அறிந்தும் ஒளியல்லாமலும் இருக்கும் கண்ணின் இயற்கைபோல, சத்தையும் அசத்தையும் அறியுந்தன்மைத்தாயது ஆன்மா; இதணே உதா சணங்கொண்டு விளககுதும்:—
- உக. (வெ. பொ.) (1) ஆன்மாவே சத்த அசத்து என்னும் இரண் டையும் அறிவதாகும்; ஆகலின், அவ்வான்மா அவ்விரண்டின் வே*ரு*ம்;
- (2) அங்ஙனமாயின், அவ்விரண்டையும் அறியும் ஆன்மாவுக்குத் தன் உண்மை அறியப்படுமாயின், அதணேச் சேர்த்து மூன்றணயும் அறியும் என்று கூறவேண்டுமன்றி இரண்டிணேயும் அறியும் எனல் பொருந்தாது;
- (3) ஆன்மாவுக்குத் தன்னுண்டை அறியப்படாதெனின், அறியப் படாத பொருள் சூனியமெனப்பட்டு வழுவாயன்றே முடியும்;
- (4) அவ்வான்மாவின் உண்மைத்தன்மை யாதெனின், அது அவ் விரண்டும்போலத் தோன்றி, அவற்றேடு ஒப்படுற்பதுமன்று; விளங்காது சூனியமாய் நிற்பதுமன்று; பின் மலரின்கண் மணம் அம்மலரின்கண்ணே அடங்கித் தோன்றுமாறுபோல, ஆன்மாவானது சத்தினும் அசத்தினும் சார்க்ததன்வண்ணமாய் அடங்கித் தோன்றுவதோரியல்பாம். ஆதலாற் சத்தும் அசத்தும்போலத் தனித்து அறியப்படுமாறின்றி அவ்விரண்டையும் அறிதல்வாயிலாக அறியற்பாலதொன்றும்.
- 22. ஆன்மாவுக்குச் சிவத்தைப்போல அறிவுளதோ எனின், ஆகாயத் தன்மையாகிய ஓசைபோல ஆன்மாவானது தன்ணே விளக்குவதாகிய வியஞ் சகம் உள்வழி விளங்குவதோர் தன்மைத்து; ஆதலால் அவ்வான்மாவுக்குச் சிவத்தோடொப்பச் சுதந்திர அறிவில்ஃயாதலின், அது அறிவிக்க அறியும் \* உபதேசியாம் என்ற கூறப்படுகின்றது:—
- உடி. (வெ. பொ.) (1) ஆன்மாவின் அறிவை விளக்கு தற்குரியகலா நி தத்துவமாகிய வியஞ்சகமில்லா தபோது அவ்வான்மா ஒரு விஷயத்தை இன்ன தென்று அறியமாட்டாது மயக்கமடைந்தும், பசுரோய்க்கு அன்னம்போல அம்மயக்கநோய்க்கு மருந்தாகிய வியஞ்சகமுள்ளபோது அம்மயக்க நீங்கி அப்பொருளே இன்னதென நிச்சயித்தும் இங்ஙனம் அறியும்போதும் ஒருங் கே அறியமாட்டாது ஒரு விஷயத்திற் சென்ற அறிவை மாற்றி மற்றுரு விஷயத்தை அறிந்தும் வருகின்றமையால், இவ்வாறு மாறிமாறி ஒன்றென் முய் உணர்கின்ற ஆன்மா அணத்தையும் ஒருங்கே ஒரியல்பாக உணர்வதாகிய சத்தின்தன்மை உடையதுமன்று;

<sup>\*</sup> உபதேசி என்றது உணர்த்த உணருமியல்பினதென்பது.

- (2) அங்ஙனமாயின் வியஞ்சகமுள்வழியன்றி அறியமாட்டாத ஆன்மா அசத்தினியல்பையுடையதாமோ எனின், வியஞ்சகமுள்ளவிடத்தம் ஆன்மா தான் முன் அறிந்து செய்த கன்மங்களே அவ்வான்மாவே அறிந்து அநுபவிக் கின்றதேயன்றி, அசத்தாகிய பிரபஞ்சம் அறிந்து அநுபவித்தகின்மும்; ஆத லால் ஆன்மாவுக்கு அசத்தின் தன்மையுமில்லே;
- (3) சத்தகுணமுடைய ஆகாயம்போலக் கலா திதத்துவ வியஞ்சகமுள்ள போது அறியுமொப்புமையாற் சத்தாதலும், அக்கலா திதத்துவ வியஞ்சக மில்லாதபோது அறிவு கிகழாதவொப்புமையால் அசத்தா தலுமாகிய தன்மை யுடையது அவ்விரண்டுக்கும் வேளுகிய சதசத்தாகிய ஆன்மாவாம்.
- உச. ஸ்படிகம்போலச் சார்ந்த தின் வண்ணமாய் அழுந்தும் தன்மைய தாதலின், அது சத்து அசத்து என்னும் இரண்டன்பாலும் உள்ளதாம் என்று கூறப்படுகின்றது:—
- உடு. (வெ. பொ.) மேலே கூறப்பட்ட மயக்கமாகிய அஞ்ஞானம் கலா திதத்துவ வியஞ்சகமில்லாதபோது மேற்பட்டும், அவ்ளியஞ்சகமுள்ள போது நீங்கியும் இவ்வாறு நிலேபேறுடையதன்றுகலின், அந்த அறியாமை எப்பொழுதும் ஒரே இயல்பினதாய் நிலேயுற்று விளங்கும் ஞானமாகிய சில சத்தின்கண்ணே சூரியன்முன் இருள்போல நிகழாதாம்; மெய்ஞ்ஞானமாகிய சிவசத்துள்ள அநா தியேதானே, கடல் (வெளியாகிய) ஆகாயத்தின்கண்ணே பொருந்து கின்ற உப்புப்போல, அந்த அஞ்ஞானமாகிய ஆணவமயக்கம் தான் பொருந்து தின்கு உப்புப்போல, அந்த அஞ்ஞானமாகிய ஆணவமயக்கம் தான் பொருந்து தற்குரிமையுடைய சதசத்தாமியல்பினவாய ஆன்மாக்கள் உள்ளனவாக, அந்த ஆன்மாக்களேப் பொருந்தி நிற்கும்; அது சிவசத்தைப் பற்றுது என் பது பெற்றும். உப்பு நீரில் வியாப்பியமாய் அடங்கி, நீர் கடலாகாயத்துள் வியாப்பியமாய் அடங்கி நின்றுற்போல, ஆணவமாகிய அஞ்ஞானமயக்கம் வியாப்பியமாய் அடங்கி நின்றுற்போல, ஆணவமாகிய அஞ்ஞானமயக்கம் வியாப்பியமாய் அடங்கி நின்மாவில் அடங்க, ஆன்மா கிவத்துள் வியாப்பியமாய் அடங்கி நிற்குமாம் என்க.
- உசு. ஆகவே பாச, பசு, பதி என்பன வியாப்பிய வியாபகங்களாய் கீன்றவாறு தெளியப்படும்.
- உஎ. ஆன்மாவுக்குச் சிவம் அஞ்ஞானம் என்னும் இரண்டினிடத்தும் இயைபு கூறவே, சத்தின்பாலும் அசத்தின்பாலும் ஆன்மா உளதாதல் கூறிய வாருயிற்று.
- உஅ. தத்துவங்களேச் சடமென்ற திடமாய் அறிர்து ஆன்மா நீங்கி, அறிவாகிய தானே முதலென்று நிற்றல் ஆன்மருபம்.

- உகூ. சுத்து அசத்து என்னும் இரண்டையும் அறியும் அறிவு உளது எனவே, சத்தும் அசத்தும் பிரமேயம்; அவ்விரண்டையும் அறியும் சத்தசத் தாகிய ஆன்மா பிரமாதா; ஆன்மாவின் அறிவாகிய சிற்சத்தியே பிரமாணம்; அவ்வறிவின் நிசழ்ச்சி பிரமிதி.
- ட.O. சத்த அசத்து என்னும் இரண்டினையம் விளங்கும் அறிவுளடுத னவே, அவ்விரண்டனுள்ளே அசத்தினுல் விளங்கும்போது, ஆன்மாவுக்கு வேருப் நின்று விளங்கும் காட்சி அனுமானம் உரை எனப்படும் பாசஞான மூன்றும் அவ்வான்மாவுக்கு வியஞ்சகங்களாம்.
- ்குக. சத்திைல் ஆன்மாவுக்கு அறிவு விளங்கும்போது, அனன்னிய மின்றித் தனக்கு ஆதாரமாய் உடனின்று விளக்கும் சிவஞானம் வியஞ்சக மாம்.
- டை உ. ஆன்மாவுக்கு இரு நிறனி லும் அறிவுள தெனவே, அந்த அசத் திலைல் விளங்கி அசத்தை அறியும்போது அசத் நின்பாலும், சத் தினுல் விளங் கிச் சத்தை அறியுங்காற் சத் தின்பாலும் சார்ந்து அது அதுவாய் நின்றுள தென்பது பெறப்படும்.

### ஏழாஞ் சூத்திரத் தொகைப்பொருள்.

முத்திக்குரிய சாதகஞ் செய்யும் அதிகாரி ஆன்மா என்றம், இந்த ஆன்மா சத்தசத்தாம் இயல்புடையதென்றம், எல்லாவற்றையும் அறிந்தபடி அறிந்து நிற்கும் சிவபிரான் ஏகதேசமாகிய ஒன்றைச் சுட்டி அறியாரென்றும், பாசம்வாயிலாக ஆன்மாவின்கண் நிகழும் ஞானம் பாசஞானமெனப்படுமென் றும், ஆன்மாவானது சத்தாகிய சிவத்தையும் அசத்தாகிய தத்துவப் பிரபஞ் சத்தையும் அறியுமியல்பினதாயும், அறிவிக்க அறியும் உபதேசியாயும், ஸ்படி கம்போலச் சார்ந்ததின்வண்ணமாய் அழுந்துந்தன்மைத்தாதலின் சத்தசத்து என்னும் இரண்டன்பாலு முளதாயும் உள்ளது என்றும் கூறப்பட்டது.

# ஏழாஞ் சூத்திரப் பரீன்ஷவிஞக்கள்.

- **க. ஏ**ழாஞ் சூத்திரப்பொருள் யாது? ச.
- **டி. சூ**த்திரக்கருத்துரை யாது? டு.
- **௩. அ**தன் பொருள் யாது? சு.
- ச. சிறப்பதிகாரம் என்றது யாதுபற்றி? எ.
- டு. சா தனவியல் என்றமைக்குக் காரணம் என்ண? அ.
- சு. சிவசன்னி தியில் அசத்தெல்லாம் விளங்கும் இயல்பினவோ? கூ.

- எ. அவை விளங்கமாட்டாமையால் அவை எங்ஙனம் கூறப்படும்? கூ.
- அ. பிரபஞ்சத்தையும் சிவத்தையும் அறியும் அறிவு பாது? கூ.
- கூ. முதலாஞ் சூர்ணிகை யாது? க௦.
- கo. அதன் பொருள் யா*து?* கக**.**
- கக. சிவபிரான் பிரபஞ்சத்தைச் சுட்டி உணரா திருத்தல் அவர் முற் அணர்வுக்கு இழுக்காமோ? கஉ.
  - கஉ. சிவபிரானுக்குமுன் பிரபஞ்சம் எதுபோல முணக்காது? கடி.
- க<sub>க</sub>. **ந**ம்மனேர் போலச் சுட்டி அறியாது, பின் பிரபஞ்சத்தை அவர் எங்ஙனம் அறிந்து நிற்பர்? கடி.
  - கச. இரண்டாஞ் சூர்ணிகை யாது? கச.
- கடு. தத்துவப் பிரபஞ்சத்தை உள்ளவாறு ஆராயுங்கால் அதற்கு அறிவு உளதாமோ? கடு, கஎ.
  - கு. பாசஞானமாவது யாது? குண.
  - கஎ. முன்ருஞ் சூர்ணிகை யா து? கஅ.
  - கஅ. அதன் பொருள் யாது? ககூ.
- க<sup>கை.</sup> சுத்தாகிய சிவத்தையும் அசத்தாகிய பிரபஞ்சத்தையும் அறிவது ஆன்மா என்று விளக்குக? உo.
- 20. ஆன்மாவானது சத்து அசத்து என்னும் இரண்டிஞல் அறிவிக்க அறியும் உபதேசியாதலின், அதற்கு அறிவு விளங்கும் தன்மையை விளக்குக? உடி, (1), (2), (3).
- உசு. பிகிகோய்க்கு அன்னம்போல ஒன்றையும் அறியாது மயங்குங் கால், ஆன்மாவுக்கு வியஞ்சகமாயுள்ளது யாது? உரு. (1).
  - 22. கலாதி வியஞ்சகங்கள் அசத்தின்பாற்பட்டனவா? டூ0, டூடி, (3).
- உரு. சத்தாகிய கிவத்தினுல் ஆன்மாவுக்கு அறிவு நிகழுங்கால், அதற்கு வியஞ்சகமாயுள்ளது யாது? நக.
- உச. கலாதி தத்துவ வியஞ்சகமுள்ளபோது ஆன்மா அறிதலால் அத ற்கு எதன் தன்மை உண்டாகின்றது? உட (3).
- உடு. அக்கலா திகள் இல்லாதபோது ஆன்மாவுக்கு அறிவு நிகழாதா யின், அதற்கு எத்தன்மை உளதாகின்றது? உடி, (3).

- உகு. ஆதலால் அவ்வான்மா எங்ஙனம் கூறப்படும்? உடி, (3).
- உஎ. சத்து அசத்து என்னும் இரண்டன்பாலும் ஆன்மா உளதாம் என்பதை விளக்குக? உடு.
  - 2அ. கடெல் என்றது எத‱ உணர்த்துகின்றது? உடு.
  - உகூ. உப்பு எதிலே பொருந்தியுள்ளது? உடு.
  - **௩௦. உப்பு எதிலே பொரு**ந்தாது? உடு.
  - நக. **ஆ**ணவமலம் எத2ணப் பற்றும்? £நெ.
  - ஈ. உ. ஆணவமலம் சிவத்தைப் பற்றமா? உடு.
  - <u>ந. ந.</u> உப்பு எதிலே வியாப்பியம்? உடு.
  - **டசை. நீ**ர்எதிலே வியாப்பியம்? உரு.
  - டு. ஆணவமலம் எதிலே வியாப்பியம்? உடு.
  - **டைசு. ஆ**ன்மா எதிலே வியாப்பியம்? உடு.
  - டு. ஆன்முருபமாவது யாது? உ.அ.
  - **ந\_அ. பி**ரமேயம் யாதா? உகூ.
  - **டைகு.** பிரமாதா யாது? உகூ.
  - ச0. பிரமாணம்யாது? உகூ.
  - சக. பிரமிதி யாது? உகு.
  - சஉ. பாசஞானம் எத்தனே வகைப்படும்? ட 0.

சிறப்ப திகாரம்.

சாதனவியல்,

#### எட்டாஞ் சூத்திரம்.

#### \_\_\_XXXXXXXXX

- க. விணாஸஹெஷியவலா பெலா நனை ஆக்கிவொய் திட கே கோ நுகாக்கை நடைந்திய நலிவரா தொகிக்க தடிடு வ ஸ் தித்வாசஹேக் திரியவியாதைஸ் துவாம்கவேத்சி திபோ திதஃப முக்துவைதாக்கு ருணைக்யோதக்யஃ பிராப்கோ திதத்பதம்!!
- 2. (இ-ள்.) உடிப்பவு ஈடு மேல் வை உளிகூளா = ஐம்புலவேட்சோடு கூடியிருந்தா; கூர் நே வெதி உதி = உன் பெருமை அறிந்தில் என்று; மு-ாரு-ணா = ஞானுசாரியாரலே; வொயிக் = அறிவுறுத்தப்பட்டவளுகிய; யந் = (முன்னரே தவத்தை ஈட்டும் பேறு பெற்ற) செல்வமுடைய ஆன்மா வானவன்; வாகாந் 3-கோ = இவ்வைம்புலவேடரை விட்டு; கூடு நே \$ -க்கி வேடி வெரு கே = அனன்னியனும்ச் சிவரைர் திருவடியை அடைகின்றுன்.
  - டி. ஐம்புல வேடரி னயர்த்தணே வளர்த்தெனத் தம்முதல் குருவுமாய்த் தவத்தினி லுணர்த்த**வி**ட் டன்னிய மின்மையி னரன்கழல் செலுமே.
- ச. (இ ள்.) ஐம்புல வேடரின் = ஃம்புல வேடருள்ளே; வளர்ந்து அயர்ந்தனை என = வளர்ந்து (நின்பெருமையை) மறந்தாயென்று; தம் முதல் குருவுமாய்=தமக்குள்ளே (நின்றுணர்த்தி வந்த) பரம்பொருள் ஆசாரியருமாகி; தவத்தினில் உணர்த்த = (முன் ஈட்டிய) புண்ணிய விசேடத்தினைல் அறிவிக்க; விட்டு = (அவ்வைம்புலவேடரை) விடுத்து; அன்னிய மின்மையின் அரன்கழல் செலும் = அனன்னியமாந்தன்மையின் அம்முதல்வர் திருவடியை அடையும்.
- ரு. (க−ைா.) ஞானத்தி"ன உணர முறைமையை உணர் த்து<sup>⊊</sup>ன்றது.
- கு. (க பொ.) ஆன்மாவின் அறிவானது அசத்தான் விளங்கி அசத் தாகிய பாசத்தின் பாலுளதாய் அசத்திணே அறிர்து நின்றவாறும், சத்தான் விளங்கிச் சத்தாகிய சிவத்தின்பாலுளதாய்ச் சத்திணே அறிர்து நிற்குமாறும் தரிசிக்கும் முறையிணே அறிவித்தல்வாயிலாக, சாதித்தற்குரிய அதிகாரம் ஆன்மாவாகிய தனக்கு உண்டென்று அறிர்த ஆன்மாவுக்குச் சாதித்ததனுல் அடையும் பிரயோசனம் இன்னது என்றும், அதற்குச் சிறர்த சாதனமாலது

அ-ஞ் சூத்திரம்]

இன்னது என்றம், அது வரும்வழி இன்னது என்றும் உணர்த்துவது இந்த எட்டாஞ் சூத்திரம் என்பதாம்.

- எ. (சு. பி. பொ.) ஆன்மாவானது தான் முன்னே செய்தீட்டிய புண்ணிய விசேஷத்திஞைல் தனக்கு அந்தரியாமியாய் இதுவரையும் உள்ளே நின்று உணர்த்தி வந்த பரம்பொருளாகிய சிவம் இப்போது ஆசாரியவடிவங்கொண்டு எருந்தருளி வந்து, சிவதீகைஷ் செய்து, ''அரசகுமாரளுகிய நீ ஐம்பொறிகளாகிய வேடருள்ளே அகப்பட்டு வளர்ந்து உன் பெருந்தன்மை அறியாது மயங்கித் துன்புற்கும்", உன் பெருந்தன்மை இவ்வியல்பினதென்று உணர்த்த, உணர்நதமாத்திரையிலே அவ்வைமபுலவேடரை விட்டு நீங்கி, அன்னிய மின்றி அனன்னியமாய் நிலேபெற்று அச்சுவத்தின் திருவுடிகளே அடையும்.
- அ. வெண்கொற்றக்குடையும், நவரத்தினகிரீடமும், சிங்காசனமும் அரசர்க்கு ப் சிறப்படையாளங்களாம். அங்ஙனமே, உலகமணத்தக்கும் மூல காரணமா மியல்புபூண்ட ஒரு பெரிய வெண்கொற்றக்குடையையும், அனேத் தையும் ஒருங்கே ஒரியல்பினுல் அறியும் முற்றறிவர்கிய ஒரு பெரும் பிரதாச முழு யையும், அங்கங்கே ஆன்மாவுக்கு ஆன்மாவாய் நின்று எவற்றையும் பிரே ரிக்குமியல்பினதாகிய ஒரு பெருஞ் சிங்காசனத்தையும் தமக்கே உரிமையாகக்கொண்டு சிறந்தமைபற்றிப் (பசுக்களேப்பற்றிய பாசங்களே அழித்தலாகிய கெடுத்தல் செய்தலினைல் அரன் என்னும் திருநாமத்தையுடைய) சிவபேரு மானே அரசராதவும், சிவபெருமானது பேரானந்தப்பெருஞ்செல்வமுழுதும் தனதேயாகக்கொண்டு அதுபவிக்கும் சுதந்தாமுடைமையும், சித் எனப்படும் சாதி ஒப்புமையும்பற்றி ஆன்மாவை அரசதுமாரனுகவும், அவ்வான்மாவின் அறிவுப்பெருஞ்செல்வ முழுகைய் வழிபறித்துச் சிறமையுறுத்தி விதிவிலக்குகள் இழந்த இழிதொழிற் கண்ணே கிற்பித்தலால் ஐம்போறிகளே வேட சாகவும் உருவகஞ் செய்யப்பட்டது.

### முதலாஞ் சூர்ணிகை.

#### 

- கை. உயிர்க்கு நல்லறிவு தவத்திணுலே வரும்
- கo. (சூ. பொ.) ஆன்மாக்களுக்கு ஆசாரியர் அறிவுறுத்தியவாறு சுவஞானக்கண்கொண்டு அறிவதாகிய சாதனஞானமானதை முற்பிறவியிற் செய்த சரியை கிரியாயோகங்களாகிய தவத்தினுல் எய்தும் என்பதாம்.
- கக. சிவபெருமான் சர்வவியாபகராய் நின்று விளக்கிறைறும் ஆன்மாக் கள் அறிவு ஸ்தூலவறிவாதலின் அங்ஙனம் ஒரேமுறையில் விளங்கமாட்டாது தத்தமக்கியன்றவாறு படிமுறையானே சிறிது சிறிதாக ஏகதேசமாய் விளங்கி, பின்னர் மேலோங்கி வியாபகமாய் விளங்குவதோர் தன்மையினதாமென்

றம், அதற்கேற்பப் படிமுறையானே சிவபெருமானது சிற்சத்தியும் பூருவ பக்கத்துச் சந்திரன்போலத் திரோதானசத்திருபமாய்கின்றணர்த்துமென் றம், ஆன்மாக்கீனப்பற்றிய பற்பல சத்திகளேயுடைய அஞ்ஞானமாகிய மல மும் அம்முறையே சிறிது சிறிதாகப் பூருவபக்கத்திருள்போலத் தேய்ந்து தேய்நது முடிவிலே பற்றறக்கழியும் என்றம், அதற்கேற்பத் திரோதான சத்தியும் அம்முறையே சிறிது சிறிதாகத் தன்றன்மை கீங்கிச் சிற்சத்திருப மாய்ப் படுக்து பதிந்து முடிவிலே அதிதீவிரசத்தியாய்ப் பதியுமென்றம், அதனை விடயங்களில் வெறப்புண்டாம் என்றம், அதபற்றி முத்தியில் விருப்பம் நிகழுமென்றம், அதற்கியையப் பல்வகைப்பட்ட உபதேசங்களும் படிமுறையானே மேற்பட்டுவரும் என்றம், அதற்கிசையவே ஆன்மாக்களுக்கு அதபனைரனங்களும் மேற்பட்டு எய்தும் என்றம், உணரற்பாற்று.

கஉ. (வெ. பொ.) சரியை கிரியாயோகங்களாகிய தவத்தைச் செய் தோர் அத்தவப்பயன்களேக் கொடுக்கும் சாலோக. சாமீப, சாரூப பதங்க ளேப் பிறழாது அடைந்து, ஆண்டுளவாகிய இன்பங்களே அநுபவித்திருந்து, மீளப் பூவுலகின்கண்ணே வந்து பிறந்து சேஷித்த கன்மபயன்களே அநுபவித் துவிஷயப்பற்றுக்களே அறக்கும்பொருட்டு அவ்வாறு தவஞ் செய்தற்குரிய உயர்ந்த சாதி குடிப்பிறப்பின்கண்ணே வந்து பிறந்து தவக்குறையான் அவ் விஷயப்பற்று முறுகாவண்ணம் அறுத்துத் தக்துவஞானத்தைத் தலேப்படு வார்; ஆகவே இழிகுலத்தார் தத்துவஞான தத்க்கு உரியராகார் என்க.

கடை சுரியை கிரியாயோகங்களாகிய தவங்களே தத்துவஞானத்தைக் கொடுக்குமென்று வலியுறுத்திக் கூறவேண்டிய தெறறுச்கு? மேவதத்துட் கூறப்பட்ட யாகமுதலியன தத்துவஞானத்தைக் கொடுக்குமென்று கூறிஞல் என்னே எனின்,

# கச. ஸூ-(கோ பெடுஇத்) ஸ்வர்க்ககாமோ ய?ஐத!

கடு. (வெ. பொ.) ''சுவர்க்கத்தை விரும்பினவன் வேள்வியைப் புரிக" என்றற்றெடக்கத்தனவாக வேதமானது யாகமுதலிய தருமங்களே விதிக்குமிடத்தே அந்த யாகா திகளிற காமியப்பயன்களேயும் உடன்கூறிக் கொண்டே வருகின்றன. அவ்வியல்பினவாகிய வேள்விபபயன்களால் எய்தும் சுவர்க்கவின்பம் முன்னர்ப் பசிக்தமையால் உண்டு பின்னரும் பசிப்பவனுக்கு அவ்வுணனினுல் வரும் இன்பத்தை ஒக்கும்; நல்வினேயும் திவினையும் ஒருவற்கு ஞானத்தைத் தடுத்துப் பந்தமுறுத்துதலினுல், அவ்விரண்டும் முறையே பொன்விலங்கும் இருப்புவிலங்கும் போலாம். இந்த நல்வினே தீவிணேகள் இரண்டும் அதுபவமாத்திரையினுலே கேடுமுது மேன்மேல் முறுகி ஓங்குவன வாகிய சரியை கிரியாயோகங்களாலே நேராக ஒத்தால், அத்தவங்களின்

பயஞைய பதமுத்திகளே அநபவித்துக்கொண்டிருக்கும் அந்தச் சாலோக முதலிய உலகங்களிலிருந்து தானே ஞானநெறியிற்றஃப்படுவர். அப்புண்ணிய பாவமிரண்டும் ஒப்பாகாவிடின், மீளப் பூவுலகின்கண்ணே வந்து பிறந்து இரு விணே பொப்பெய்தி ஞாஞசாரியரின் திருவருளாற் சாதனமாகிய ஞானத்திற் மீஃப்படுவர்.

- ககு. ஒருவனது அறிவின்கண்ணே ஒன்றில் விருப்பும் ஒன்றில் வெறுப் புமின்றிப் புண்ணியபாவம் இரண்டினும், அவற்றின் பயன்களாகிய இன்ப துன்பங்களினும் உவர்ப்பு ஒப்ப கிகழுதலே இருவிணேயோப்பாம் என்று உணரப்படும்.
- கள. சிவபுண்ணியம் அபுத்திபூருவம், புத்திபூருவம் என இருவகைப் படும். அவற்றுள் அபுத்திபூருவம் யாகமுதலியவற்றுட் போலப் பொது நீக்கி அறியுமாறின்றிச் சிவபிராணேயுற்றுச் செய்வதும், அந்நோக்கமுமின்றி மாவலி என்னும் ஒர் அசுரன் முற்பிறவியில் எலியாகி வேதாரணியத்தில் அணேயும் தீபத்தைத் தூண்டினமைபோன்ற ஒர் விண யாதோர் பிரகாரத்தாற் சிவபிரா னுக்குப் பணியாய் முடிவதும் என இருவகைப்படும்.
- கஅ. பொதுகீக்கிச் செயப்படுவதாகிய சிவபுண்ணியமும் போது சிறப்பு என்ற இருவகைப்படும். போதுச்சிவபுண்ணியமாவது சிவபுண்ணி யத்துக்கு அங்கமாகிய சிவதீகைஷயின்றி அவ்வாறு செய்வது; சிறப்புச்சிவ புண்ணியமாவது சிவதீகைஷயுடையாய் அங்ஙனம் செய்வது.
- ககு. பொதுச்சிவபுண்ணியமும் சிறப்புச்சிவபுண்ணியமும் பக்தி காரணமாக உண்மையாற் செய்வதும் புகழ்போருள் காரணமாக உலகப் பயண்|கோக்கிச் செய்வதும் என வெவ்வேறு இருவகைப்படும்.
- 20. சரியையிற் சரியை, சரியையிற் கிரியை, சரியையில் போகம், சரியையில் ஞானம் என்னும் நான்கும், அங்ஙனம் கிரியையிற் சரியைமுகலிய நான்கும், போகத்திற் சரியைமுகலிய நான்கும், ஞானத்திற் சரியைமுகலிய நான்கும், ஞானத்திற் சரியைமுகலிய நான்குமாகச் சிவபுண்ணியும் பதினுறு வகைப்படும். (உண்மையாற் செய்யப்படுங்கா அம்,) (புகழ்பொருள்காரணமாகச்)செய்யப்படுங்கா அம் இப்புண்ணியங்கள் தொகையால் முப்பத்திரண்டு வகைப்பட்டுப் பின்னும் விரியும் என்று யுகித்த உணர்க.

## இரண்டாஞ் சூர்ணிகை.

- உக. உயிர்க்குச் சற்குருவாய் வருவது அரனே.
- உஉ. (சூ. பொ.) **மே**லே கூறியவாறு சரியை முதலிய மூன்றும் முற் திய பின்னர் அந்த முதிர்வுகாரணமாக மலபரிபாகம், சத்திகிபாதம் எய்தி,

தத்துவஞானத் தில் அவாவுற்ற ஆன்மாவுக்கு, இதுவரையும் தமக்கு முதலாய் உண்ணின்று உணர்த்தி வந்த சிவபரம்பொருளே அப்பருவம் எய்திய ஆன்மா வுக்கு ஆசாரியமூர்த்தமாய் எழுந்தளிவந்து அத்தத்துவஞானத்தை உப தேசித்தருளும் என்பதாம்.

- உடை சிவபெருமான் பாலில் கெய்போல மறைக்து வேருய் கில்லாது; சுத்தான்மசைதன்னியத்தையே தமக்குச் சோருபமாகக்கொண்டு தயிரி னெய்போல அவ்வான்மசைதன்னியத்தில் விளங்கி கிற்பாராக, சிவபெரு மாணேச் சார்க்து அவ்வண்ணமாகிய சைதன்னியம் விளங்கப்பெறம் உடம்பும் அவ்வாறு அருண்மயமே யாதலின், அவ்வுடலே இடமாகக்கொள்ளுதல் பொருத்தமுடைமையான், சிவபரம்பொருள் ஆசாரியமூர்த்தமாக எழுக்கருளும் என்று கூறப்பட்டதாம் என்க.
- உச. ஒவ்வோரிடங்களில் ஆசாரியராக எருந்தருளி வந்து உணர்த்தா திருப்பவும் ஞானம் கிகழ்கின்றதே எனிற் கூறுதும்:—
- உடு. (வெ. பொ.) சிவபெருமான் விஞ்ஞானகலர், பிரளயாகலர், சகலர் என்னும் மூவகை ஆன்மாக்களுள்ளே, விஞ்ஞானகலராயினேர்க்குத் (தன் மையினின்றவாறே) அறிவுக்கு அறிவாய்கின்று தத்துவஞானத்தை உப தேசிப்பர்; பிரளயாகலர்க்கு நாற்புயம், திரிநேத்திரம், நீலகண்டமுதலிய உறுப்பிற்முய்த் தன்னியற்கை வடிவே குருவடிவாகக் காட்டி முன்கை கின்று தத்துவஞானத்தை உபதேசிப்பர்; சகலர்க்கு அவர் வடிவுபோலும் வடிவு டைய குருவாகி அவ்வடிவின் பின்கை மறைந்து கின்று தத்துவஞானத்தை உணர்த்துவர்.
- உசு. **வி**ஞ்ஞானகலர் பிரளயாகலர்க்கு நிராதூரமாகவும், சகலர்க்குச் சாதாரமாகவும் கின்*ற அருள்செய்வர்* என்பது பெறப்படும்.
- உஎ. விஞ்ஞானகலர், பிரளயாகலர், சகலர் என்போர்க்குச் சிவபெரு மான் ஒருபிரகாரமாக உபதேசியாது, தன்மையினும், முன்னிலேயினும், படர்க்கையினும் நின்று உணர்த்துவதற்குக் காரணம் உரைக்கப்படுகின் றது:—
- உஅ. (வெ. பொ.) ஆன்மாக்களெல்லாம் தமக்குரிய படிமுறையானே கிவபெருமான் அறிவிக்க அறியும் இயல்பினவேயன்றி ஒன்றபோல் உணரு மியல்பினவன்று; ஆதலால், அறிவிஞற் குறைவுருத சிவபெருமானது உப தேசமொழியைக் கேட்டுணருமியல்பினராகிய பிரளயாகலர் சகலராயிஞேர் க்கு அறிவித்தால் அறிதலாகிய குறைபாடுகள் முன்னிஃயினும் பின்னிஃயினும் நிகழ்வனவரம். அச்சிவபெருமானது உபதேசமொழியைக்கொண்டு உணரவேண்டாத விஞ்ஞானகலர்க்குச் சிவபெருமானுற் கொள்ளப்படும்

தன்னுண்மைமாத் திரத் திஞல் மோக்ஷத்தைக் கொடுக்கும் ஞானம் நிமழுமாம் என்பதாம்.

- உகூ. நூல் குறைவுடைய தேனும், அதீனக் கேட்பித்துச் சிர்திப்பித் துத் தெளிவிக்கும் ஆற்றலில் ஆசாரியாது அறிவு குறைவுருமையால், அவர் அறிவிறைற் குறைவுருதவர் எனப்பட்டார்.
- ட.o. ஆசாரியாது அறிவு குறைவுருமைபாற் கேட்டுச் சிந்தித்தன் றித் தெளியப்படாத குறைபாடுடைய நூல் வேண்டாத நுண்ணுணர்வுடைய விஞ்ஞானகலர்க்குச் சிவபெருமாஞல் (தன்மையில) அறிவுக்கறிவாய் கின்று ணர்த்துதல் மாத்திரத்திஞல் முத்தி கைகூடும் என்றம், நூல்வேண்டும் ஸ்தூல அறிவுடைய சதலர்க்கு ஆசாரியாரல் முத்தி கைகூடும் என்றும் அறி யற்பாற்று.
- டக்க. விஞ்ஞானகலர்க்கு மாபை கன்மங்கள் உளவாயவிடத்தும், அவர் அவற்ருற் பிணிப்புண்டு மயங்கா அடிகுக்கும்மலசத்தியிறைற் பிணிப்புண்டமை யின், அவரைப் பற்றிய அம்மலசத்தியானது சிவபெருமான் உண்ணின்று உணர்த்திய மாத்திரையானே நீங்கிவிடும்.
- டி உ. பிரளயாகலர்க்கு மாயை உளதாயவிடத்தும், அவர் அதறைற் பிணிப்புண்டு மயங்காது ஆணவத்தினுலும் கன்மத்தினுலும் அவர் பிணிப் புண்டமையின், அவரைப்பற்றிய (ஸ்தூலமலசத்தியானது) சிவபெருமான் முன்னிஃயில் நின்ற உபதேசவாயிலாக உணர்த்துங்கால் நீங்கிலிம்ம்.
- நா. சகலர் ஆணவம் மாயை கன்மம் என்னும் மூன்றினுலும் பிணிப்புண்டமையான், அவரைப்பற்றிய ஸ்தூலதாமலாத்தியானது இவ பெருமான் அச்சகலர் வடிவுபோலும் தருவடிவாகிய மானிடப்போர்வையின் மறைந்து பின்னிஃயாகிய படர்க்கையினின்று (உபதேசுவாயிலாகவும், (நூல்) வாயிலாகவும், அநுபவுவாயிலாகவும் பலவேறு வகைப்பட வலியுறத்தி உணர்த்துங்கால் நீங்கிவிடும் என்றும் அறியற்பாற்றும்.
- நூ. (வெ. பொ.) நூலினக் கொண்டவராகிய சகலர்க்கு அந்நூலால் அறிதலே சாலும்: அதலை ஆசாரியர் எழுந்தருளி வந்துணர்த்தவேண் டாமெனல் கூடாது; தாயார்க்குக் குழந்தையினிடத்து உளதாம் அருவாகிய அன்பை வெளிப்படுத்துதற்கு அவ்வன்பு வடிவாகிய மூஃப்பாலும் கண்ணீரும் குழந்தையைக் காணுமுன் அவளிடத்தில் இலவாய்ப் பின் உளவாகும்; அதுகீபால, இலத்தின்கண்கிழல்போல ஆன்மாவினிடத்துப் பொருந்தி வெளிப் படாது கின்ற கிவபெருமான் தாமே ஆசாரியமூர்த்தமாய் எழுந்தனி வந்து அவ்வான்மாவுக்கு உபதேகியாது விடுவாராயின், யார்தாம் அவரை அறிய வல்லார்!

- டிடு. அருவமாய்கின்ற சிவபெருமாண அறிவித்தற்கு நோல்மாத் திரம் போதாது என்றும், அச்சிவபெருமானே ஆசாரியராய் வெளிப்பட்டு உணர்த்தல்வெண்டுமென்றும் பெறப்பட்டது.
- நட்கு. ` நீரானது தன்னிடக்து இயங்கும் உயிர்களுக்கு இடங்கொடுக் சின்றமையால், அந்நிலே வெளி உண்டு என்றும், ஆதனுல் நீருக்கு நிழல் உண்டு என்றும். அந்நிழலானது நீரோடு விரவிநிறறலாற் புலப்படவில்லே என்றும், அதுபோலச் சிவசைதன்னியமும் ஆன்மசைதன்னியத் திறேடு விரவிப்புலப்படாது நிற்பதொன்றென்றும் கொள்ளற்பாற்ளும்.

# மூன்முஞ் சூர்ணிகை.

#### **→>**\*\*<

- க.எ. உயிர் பஞ்சேந்திரியங்களேப் பற்றுகையினுலே தன்னேயு**ம்** அறியமாட்டாது.
- டை அ. (சூ. பொ.) வ்லபடிகக்கல்லில் வைத்த பல்வகைப்பட்ட வர்ணங் கள் அந்த ஸ்படிகப் பிரகாசம் தோன்றவொட்டாது கீழ்ப்படுத்தித் தத்த மியல்பிணயே விளக்கி நிற்குமாறுபோல, அந்த ஃம்பொறிகள் ஆன்மசொரு பம் விளங்காவண்ணம் கீழ்ப்படுத்தித் தம்மால் விஷயீகரிக்கப்பட்ட தத்தம் விடயங்களேயே அவ்வான்மாவுக்கு விளக்கி மயக்குவனவாதலால், அவ்வான் மாவாதை தன்ளே உணரமாட்டாதாயிற்று என்பதாம்.
- டிகூ. ஐமபுலக் கருவிகள் நீங்கியபோது கேவலாவஸ்தை தஃப்படும்; ஃம்புலன்களும் காட்டியவற்றையே காட்டிக்கொண்டு நிற்றலால், அவ்வைம் புலக்கருவிகள் உளவாயபோது ஆன்மாவுக்கு ஆசாரியர் அறிவுறுக்கும் உப தேசம் ஏறுமென்ற அதற்கு உபாயம் கூறப்படுகின்றது:—
- சo. (வெ. பொ.) தன்னேச் சார்ந்த பலவேறு வகைப்பட்ட நிறங் களேயே தன்னிடத்துக் காட்டும் பொதுவியல்புடைய ஸ்படிகம்போல ஆன்மா வானது தன்னேச் சார்ந்த ஐம்புலன்களின் இயல்பே தன்னிடத்து விளக்குவ தாகிய தனது சார்ந்ததன்வண்ணமாமியல்பை முதற்கண்ணே சிந்தித்து அறிந்துகொண்டு, அந்த நிறங்கள் ஸ்படிகத்துக்கு வேறு என்று அறியுமாறு போல, பல்வேற வகைப்படும் இயல்பிணயுடைய பொதுவியல்பைச் செய்யும் ஐம்பொறிகளேயும் தனக்கு வேறு எனத் தெளிந்து, அப்பொறிகளாலாய அப்பொதுவியல்பு போய் என்று நீங்குமாறு தனது சிறப்பியல்பை உணர்ந்தா குயின், அவன் பரம்பொருளாகிய சிவத்துக்கு அடிமையாய், அப்பாம்பொரு ளியல்பு தன்னிடத்து விளங்கிற்பன்; நிற்கவே, முன் விளங்கிய பொதுவி யல்பு தனக்கு வேறுக நீங்கும் என்க.

# நான்காஞ் சூர்ணிகை.

சுக. உயிர் பஞ்சேந்திரியங்களிலே பற்றற்றுல் தன்ணயும் அறியும்.

சட (சூ. பொ.) ஒருவன் ஏற்பிருந்து ஆடுதற்கு ஆதாரமாகிய ஊஞ் சற் கயிறு அற்றதாயின், அவனுக்கு உற்றவிடக்கு உதவும் தாய்போல அவ னுக்கு அவ்விடத்தில் தாரகமாயுள்ளது நிலமேயாம். அதுபோலப் பஞ்சப் புலன்களால் மயங்கித் தன்ண உணராத ஆன்மாவானது அறிவாய், வியாபக மாகிய தன்னியல்பைச் சடமாய் ஏகதேசமாகிய ஃம்பொறிகளுக்கு வேருகி உணரும் வியாபக உணர்வுக்கு, அவ்வைம்பொறிகளால் ஆகக்கடவதொன்றில்லே என்ற ஞாசைரியர் அறிவுறப்பலே, மற்றேர் காரணம் வேண்டாது தனக் கு ஆதாரமாகிய சிவபேருமான் திருவடியையே தலேப்படும் என்பதாம்.

சந்து: ஐம்பொறிக் கருவிகள் ஆன்மாக்களால் அறியப்படாது கழியுங் கால் <u>டிலந்</u> தூரக<u>ம்</u> என்றம், அவ்வைம்பொறிகள் ஆன்மாக்களால் அறியப் பட்டுக் கழியுங்காற் சிவழே தூரகமென்றம் பெறப்படுகின்றது.

- சச. ஃம்புலக் கருவிகளினின்று ஆன்மா நீங்குங்கால் அவ்வான்மா வேறுநில்லாது சிவத்தை அடையுமாயின், அவ்வான்மாவுக்கும் கருவிகளி னீங்கிக் கேவலத்தை அடைந்த ஆன்மாவுக்குப்போல, மீட்சியில்ஃ என்று உணர்த்தப்படுகின்றது:—
- சடு. (வெ. பொ.) ஒருவன் அணேயை உயர்த்திக்கட்டித் தடை செய்ய ஆங்குத் தடையுண்டு நிறைந்து நின்ற நீர்போல, கருவிகளாலாகிய பாசஞானம் தனது வியாபகத்தைத் தடைசெய்ய, அதன்கண்ணே ஏகதேச மாய்த் தடைப்பட்டுநின்ற ஆன்மாவானது, அவ்வணே முறிந்து தடைதீர்ந்த போது இடையீடின்றிக் கடலின்கண்ணே சென்றடங்கி அந்நீரேயாய்ப் பின்பு மீளாத ஆற்றுநீர்போல, ஐம்புலக்கருவிகளாய பாசஞானத்தடை வீட்டொ ழிந்தபோது, சிவபிரானது திருவடியை அடைந்து அத்திருவடி நிறைவே யாய் அடங்கிப் பின்பு மீளாது, நிலேபெற்றே இருக்கும் என்க.
- ச்சு. ஞாளைரியர்வாயிலாக ஆன்மாவானது திருவருளேத் தரிசித்து, அத்திருவருட் சகாயத்திரைல் தான் தத்துவங்களுக்கு மேலானேன் என்று கிற்றல் சிவருபும், இந்தச் சிவருபத்திரைல் ஆன்மாவானது தனக்கு உயிரா யுள்ளது திருவருள் என்று அறிந்து நிற்பது ஆன்மதரிசனம். இது ஞானத் துச் சரியை; கேட்டல் ஞானமுமாம். இது பிண்டத்தின் வைத்தறிதலால் இது ஞானதரிசனமுமாம்.
- சஎ. சிவபிரான் திருவடியைத் தஃப்பட்ட ஆன்மா மீளுதல் செய்யாது என்ற கூறுதல் வேண்டாம்; எல்லாஞ் சிவமாயிருத்தலின் ஆன்மா மீண் டாற்முன் என்னே? மீளாக்காற்முன் என்னே? எனின், அங்ஙனம் விடையிறுத்

தல் சாலாதென்று கூறி, பின்னரும் அவ்வான்மா மீளாதென்று வலியுறுத் தப்படுகின்றது:—

- சஅ. (வெ. பொ.) (1) புசுஞானமேயன்றிப் பாசஞானமும் கிவமே யாயின், விசேஷமின்மையாற் புலன்வபி பொழுகும் சகலாவஸ்தையை விடுத் துத் திருவடியை அடையவேண்டாமாதலின், ஒருவரும் அத்திருவடியை எய்துவாரில்ஃயாய்,
  - (2) ஆதாஙா செவல கேவலகே வைப்பாகெண்டு (சுவேதாசுவதாம். சு., கடி.) ஞாத்வா தேயம் முச்யதே சர்வபாசைவ
- (3) ''மகாதேவரை அறிக்**த** சமஸ்தபாசங்களினி*ன்ற விடுபடுகின்* ருன்'' என்றம்,
  - (4) **கமாவி** உ**ு**வ<sub>ു</sub>கெ தெஹீ **வ**கி<sub>்</sub> **வி**ஜூரய நி8ஃஇது ததாபி முச்யதே தேஹீ பதிம் விஞ்ஞாய நிர்மலம்
- (5) ''ஆன்மா நிர்மலராகிய சிவின அறிக்து, பாசத்தினின்று வீடுறு கின்றுன்'' என்றும், ''பாசத்தைப் பசுக்கள் விடுத்துப் பதியிண அடைய முத்தி'' என்றும் கூறும் வேதாகமப் பிரமாணங்கள் போலியாய் முடியும்; அது பற்றிச் சிவபிரான் புலனுணர்வாகிய பாசஞானத்தோடியைபின்றி அதனின் வேறுய் நிற்பரெனின், அப்பாசஞானத்துக்குச் சிவபிராளுல் ஆகற்பால தொன்றின்மையின், அவர் அதற்கு முதல்வர் அல்லர் எனப்பட்டு முதன்மைக்கிழுக்காயன்றே முடியும், பின் அதனியல்பு என்னே எனின், பாசஞானமும் பசுஞானமுமாகிய இரண்டும் கலப்பிறைற் சிவமேயாயினும்,
  - (6) ஆன்மாவானது பஞ்சப்புலன்களோடும் ஒப்ப நிற்பதேயாயினும், அவ்வைம்பொறிகளுள்ளே சோத்திரம், துவக்கு, சிங்குவை, ஆக்கிராணம் என்னும் நான்கும், சட்சுவாகிய கண்ணிந்திரியம்போலப் பிரகாசத்திைல் அவ்வான்மபோதத்தோடு விரவி மிகுதூரத்தினதாகிய விடயத்தை வியா பித்து அறியுமாறபோல, வியாபித்து அறியமாட்டாவாய்த் தம்மிடத்து எய் திய விடயங்களே நின்றவிடத்து நின்று இயைந்து அறியும் தன்மையினவே யாம். ஒளி மழுங்கிய கண்ணுக்கு ஏனே உறுப்புக்களோடொப்பத் தன்னிடத் தெய்திய விடயத்தைமாத்திரமே காண்பதன்றித் தூரத்தின்கண்ணே வியா பித்து அறியுமாறில்ஃயை எனின், மாசு மிகுதியிறைற் கட்பிரகாசமிழந்தவர் கண்பெற்றபோது சேய்மைக்கண்ணதாகிய விஷயத்தை வியாபித்தறியு மிடத்தே கண்ணினது வெற்றிப்பாடு காணப்படும்.

- சக. ஆன்மா மெய், வாய், மூக்கு, செவி, கண் என்பவற்றேடு அபே தமாய் விளங்கினும், மெய், வாய், மூக்கு, செவி என்னும் நான்குக்கும் கண் ணுக்கும் மேலே கூறியவாறு பேதம் உளதாமாறபோல, சிவஞானமானது பாசஞானம் பசுஞானங்களோடு அபேதமாய் விளங்கினும், அவை தத்த மியல்பிலே திரியாது பாசஞானத்துக்கு ஏகதேசவிளக்கமும், பசுஞானத்துக் குச் சிவஞானம்வாயிலாக வியாபகவிளக்கமுமாகிய பேதமுடைமை பசுத் துவம் நீங்காத பெத்தநிலையில் அறியப்படாதாயினும், பசுத்துவம் நீங்கிய முத்திநிலேயில் அறியப்படுமாதலின், அவ்வியல்பினதாகிய ஆன்மஞானம் பஞ் சப்புலன்களே மீளப் பற்றுமாறின்மும்.
- டு 0. நீரானது தடைகடந்தபோது கடலின்கண்ணே சென்று அடங்கு தலேயன்றி, நதிவாயிலாகக் கடலிலே பாய்ந்த நீரானது அந்நதி வழியாக மீண்டு வருதல் போல, சிவபிரான் திருவடியைத் தலேப்பட்ட ஆன்மாவுக்கு ஒரோவிடத்த மீட்சியுண்டென்பது பெறப்படுகின்றதே எனின், அவ்வான்மா கிவபிரான் திருவடியை அடைந்து மீளுமாயின், அம்மீட்சிக்குக் காரணம் யாது என்றம் கூறப்படுகின்றத:—
- டுக. (வெ. பொ.) ஐம்பொறிகள் போல ஏகதேச விளக்கமுருது வியாபக அறிவுடையதேன்று சித்தாந்த மகாவாக்கியம் உபதேசிக்கப்பட்ட ஆன்மாவானது நீர் அணே கடந்து கடலிற சென்று அடங்குமாறுபோல, ஐம் புலப் பாசஞானத்தைக் கடந்து சிவஞர் திருவழயை எய்திப் பின் அதனி னின்று நீங்காது. கல் எறிந்தவிடத்து நீங்கிய பாசியானது அது விடும்போது பரக்குமாறுபோல, அவ்வணயின்கண் நீங்கிய புல கன்ம மாயைகள் பயிற்சி வயத்திஞல் ஆன்மாவில் நிகழும் மறதிச் சமயம் பார்த்து வந்து கூடுமாயின், அதனுற் புலன்வழி மீளாது; தன்னே விட்டு நீங்காத சிவபிரானே முன்னர்க் கூறப்படும் உபாயங்கள்வாயிலாகச் சிந்தித்து அவ்வைம்புலன்களே நீக்கிக் கொள்ளலாம் என்க.

### எட்டாஞ் சூத்திரத் தொகைப்பொருள்.

#### \_\_\_XXXXXXXXXX

ஆன்மாவான த முற்பிறவியில் ஈட்டிய தவத்தின் விசேஷத்தினைல் அத ற்கு அந்தரியாமியாய் அதற்குள்ளே நின்றுணர்த்திய பரம்பொருள் ஞானு சாரியராக எழுந்தருளி வந்து சிவதீகைஷ் செய்து "உன் பெருந்தன்மையை அறியாது ஃம்புல வேடருள்ளே அகப்பட்டு மயங்கிண" என்று உணர்த்திய போது, அவ்வைம்பொறிகளே விட்டு அன்னியமின்றிச் சிவபிரானது தெரு வடியை அடையும் என்றும், சிவபெருமான் சர்வவியாபகராய் நின்று அறி வுறுத்தினுலும் ஆன்மாக்களுடைய அறிவு ஸ்தூலமாதலின் அது ஒரே முறை யில் விளங்கமாட்டாது படிமுறையினுல் ஏகதேசமாய் விளங்கிப் பின்னர் வியாபகமாய் மேலோங்கி விளங்குவதோரியல்பினது என்றும், சரியை கிரியா யோகங்களேச் செய்தோர் சாலோகாதி பதமுத்திகளே அடைந்து ஆண்டுள்ள இன்பங்களே அநுபவித்து மீளப் பூமியின்கண்ணே சேஷித்த கன்மங்களே அநபவித்த விஷயப்பற்றுக்களே அறுக்கும்பொருட்டு உயர்ந்த சாதியின் கண்ணே வர்து பிறர்து தத்துவஞானத்தைத் தஃப்படும் என்றும், சரியை கெரியா யோகங்களேப்போல் யாகமுதலியன தத்துவஞானத்தைக் கொடுக்க மாட்டாவாம் என்றும், தீவிண்களும் யாகமுதலிய நல்விணயும் ஒருவற்கு ஞானத்தைத் தடுத்துப் பந்தமுறுத்துவனவாதலின், அவ்விரண்டும் முறையே பொன்விலங்கும் இருப்புவிலங்கும் போல்வனவாம் என்றம், தீவிணேகள் சரியை கிரியா யோகங்கள்வாயிலாக கேராக ஒத்தால், புண்ணிய பாவங்களினும் அவற்றுன் வரும் இன்பதுன்பங்களினும் வெறுப்புச் சமமாக கேர்தலே இருவிணயொப்பாம் என்றம், புண்ணியம் அபுத்திபூருவம், புத்திபூருவம், உபாயச்சரியை, உபாயக்கிரியை, உபாயபோகம், உபாயஞா னம், உண்மைச்சரியை, உண்மைக்கிரைய, உண்மையோகம், உண்மைஞானம் எனப் பத் தவகைப்படும் என்றும், சிவபெருமான் விஞ்ஞானகலர்க்குத் தன் மையினின்றம், பிரளயாகலர்க்கு நாற்புயமுதலிய உறப்பிற்றுய் முன்னிஃயி னின்றும் உபதேசிப்பார் என்றும், சகலர்க்கு அவர் வடிவுபோலும் மானிட வடிவுடைய குருவாகிப் படர்க்கையினின்ற உபதேசவாயிலாகவும், நூல்வாயி ... லாகவும், அநாபவவாயிலாகவும் அறிவு*றுத்*தி ஆணவாதி முப்பாசங்களேயும் நீக்குவார் என்றும், ஸ்படிகக்கல்லிலே பற்றிய நிறங்கள் அப்படிகத்துக்கு வேருயினுற்போல, ஆன்மா தன்ணப்பற்றிய ஐம்புலன்களேயும் தனக்கு வேறெனத் தெளிந்து, தனது சிறப்பியல்பை உணர்ந்து, சிவத்துக்கு அடிமை யாய் அப்பாம்பொருள் தன்னிடத்து விளங்க நிற்கும் என்றும், இதஞல் ஐம் பொறிகளே விட்டு ஆன்மா நீங்குங்கால், அவ்வான்மாவுக்குத் தாரகமாய்ப் போந்தது சிவம் என்றம், ஐம்புலன்களாகிய பாசஞானத்தடை கடந்தபோது ஆன்மா சிவபிரானது திருவடி நிறைவேயாய் அடங்கி, பின் அதஃனவிட்டுப் பிரியாது நிஃபெற்றிருக்கும் என்றம், ஆன்மாவானது மெய், வாய், மூக்கு, செவி,கண் என்பவற்றேடு ஒப்ப அபேதமாய் விளங்கினும், அம்மெய் முதலிய நான்கனேடு நிற்கும் கண்ணிந்திரியம் பிரகாசத்தினுல் ஆன்மபோதத்தோடு சேர்ந்து வெகு தூரத்துள்ள விஷயத்தை அறிதல்போல, சிவஞானமான து பாச ஞானபசுஞானங்களோடு அபேதமாய் விளங்கினும், 《பாசஞானத்துக்கு ஏக தேச விளக்கமும், பசுஞானத்துக்குச் சிவஞானம்வாயிலாக வியாபகவிளக்க மும் எய்துமாம்) என்றம், ஐம்பொறிகள்போல ஏகதேசவிளக்கமுறுது வியா பகவறிவுடைய ஆன்மாவான அ அணே கடந்து கடலிற் சென்றடங்கிய நீர் போல ஐம்புலத்தடைகடந்து சிவபிராஞர் திருவடியைத் தஃவப்பட்டு அதனி னின்று நீங்காது என்றும், அங்ஙனம் மலமுதலியவற்றின் பயிற்சிவயத்தால் ஒரோவிடத்து மீழினும், அதற்கு முன்னர்க் கூறப்படும் உபாயம்பற்றி நீக்கிக் கொள்ளலாம் என்றம் கூறப்பட்டதாம் என்க.

### எட்டாஞ் சூத்திரப் பரீக்ஷைவினுக்கள்.

#### ~~~

- க. சூத்திரப்பொருள் யாது? ச.
- உ. சூத்திரக்கருத்துரை யாது? நெ.
- டி. சூத்திரப்பிண்டப்பொருள் யாது<sup>?</sup> எ.
- ச. **அ**ரசர்க்குரிய சிறப்படையாளங்கள் யா**வை**? அ.
- இ. சிவபிரானுகிய அரசர்க்குரிய குடையும், முடியும், சிங்காசனமும் எவற்றை முறையே உணர்த்துகின்றன? அ.
- சு. சிவபெருமானுக்கு யாதுபற்றி அரன் என்னும் திருநாமம் போந் தது? அ.
- . எ. சிவபெருமானது பேரானந்தத்தை அநுபவிக்கும் சுதந்திரம் யா ருக்கு உண்டு? அ.
  - அ. எந்த ஒப்புமையால் ஆன்மா அரசகுமாரன் எனப்படுகின்முன்? அ.
- ் கூ. ஆன்மாவின் அறிவுப்பெருஞ் செல்வத்தை வழிபறித்துச் சுறுமை யுறுத்தினவர் யார்? அ.
  - க0. முதலாஞ் சூர்ணிகை யாது? கூ.
  - கக. அதன் பொருள் யா*து*? க**்**.
- கஉ. சிவபெருமான் சர்வவியாபகராய் நின்று விளக்கினுலும் ஆன்மாக் கள் ஒரே முறையில் விளங்குமியல்பினவா? கக.
- காட. படிமுறையிஞலே ஆன்மா விளங்குங்கால், சிவஞர் சிற்சத்தி எதுபோல நின்றணர்த்தும்? கக.
- ் கச**். ஆ**ன்மாவைப்பற்றிய பற்பல மலசத்திகள் எ*துபோ*லத் தே யும்? கக.
- . க**டு. மு**தற்கண்ணே திரோதானசத்திருப**மாய்** கி**ன்றுணர்த்**திய சிற் சத்தி முடிவில் எங்ஙனம் பதியும்? கக.
- ் கசு. அங்ஙனம் அதிதீவிரசுற்சத்தியாய்ப் பதியுங்கால் எவற்றிலே வெறுப்பும், எவற்றிலே விருப்பும் உண்டாம்? கக.
- ் கஎ. அங்ஙனம் உளவாகுங்கால், எவை படிமுறையானே மேற்பட்டு வரும்? கக,

- ் கஅ. சரியை கிரியாயோக தவங்களேச் செய்தோர் எவற்றை அடை வர்? கஉ.
- சாலோகா தி பதங்களே அடைந்து இன்பம் அநுபவித்துப் பின் எங்கே மீனுவர்? கஉ.
- . உo. பூமியின்கண்ணே யாதுபற்றி உயர்ந்தசாதிக் குடிப்பிறப்பின் சண்ணே வந்து பிறப்பார்? கஉ.
  - அந்நனம் பிறந்து எதுணத் துலப்படுவர்? கஉ.
- வே தத்திற் கூறப்பட்ட யாகமுதலியன தத்துவஞானத்தைக் கொடுக்காவோ? கடி, கடு.
- வேள்விப்பயன்களால் எய்தும் சுவர்க்கலோக இன்பம் தைணே ஒக்கும்? கடு.
  - உசு. நல்விண தீவிண என்பன எவற்றை ஒப்பன? கடு.
  - இந்த நல்விண தீவிணகள் எவற்றுல் நோக எய்தும்? கரு.
- அங்ஙனம் நேராக ஒக்குமாயின் சரியையாதி தவங்களின் பல **ுக எவ**ற்றை அநுபவிக்கும்? கடு.
  - சாலோக்கியாதி உலகங்களிலிருந்து ஏதணத் தலேப்படுவர்? கடு.
  - . உ.அ. அங்ஙனம் இருவிணகள் ஒப்பாகாவாயின் எங்கே மீளுவர்? கடு.
    - உகூ. பின் எதணத் தஃப்படுவர்? கடு.
    - இருவிணயோப்பாவது யாது? கசு. *Ι*Δ.0.
  - ாக. சிவபுண்ணியம் எத்தண வகைப்படும்? கஎ.
  - . ந. உ. **அ**பு**த் தி**பூரு**வம் எத்**தணே வகைப்படும்? க**எ.**
  - ாடாட. அவ்விரண்டும் யாவை? கஎ.
- ் ந.ச. பொது நீக்கிச் செய்யப்படுவதாகிய சிவபுண்ணியம் எத்தண வகைப்படும்? கஅ.
- ் ந.டு. பொதுச் சிவபுண்ணியமும் சிறப்புச் சிவபுண்ணியமும் தனித் தனி எத்தண வகைப்படும்? ககூ.
- . ந.சு. சுரியை முதலிய நான்கு பாதங்களும் தனி த்தனி எத்தண வகைப்பட்டு விரியும்? உ௦

- டி உண்மையாற் செய்யப்படுங்காலும், புகழ்பொருள் க**ராணமாகச்** செய்யப்படுங்காலும், சரியையாதிகள் எத்தண வகைப்படும்? உo.
  - **ந**அ. இரண்டாஞ் சூர்ணிகை யாது? உக.
  - **ந.கூ. அதன்** பொருள் யாது? உஉ.
- ச**்**. சிவ பெரு மான் யாண்டும் எங்ஙனம் மறைந்து வேரு**ய்** நிற்கின்ருர்? உடி.
  - சக. தயிரில் கெய்போல எங்கே விளங்கி நிற்பர்? உட.
- சஉ. சுத்தான் மசைதன் னியத்தைச் சொருபமாகக்கொண்டு சிவபெருமான் நிற்றலால், அச்சைதன்னியம் விளங்கும் சரீரம் எவ்வியல் பினதாகும்? உடி.
  - சா. ஆன்மாக்கள் எத்தணவகைப்படும்? உடு.
- சச. சிவபெருமான் விஞ்ஞானகலர்க்கும், பிரளயாகலர்க்கும், சகலர்க் கும் எங்ஙனம் உபதேசிக்கின்றுர்? உடு.
- ச**ெ. வி**ஞ்ஞானகலர்முதலிய மூவர்க்கும் எங்ஙனம்கின்ற அருள் செய்கின்*ரு*ர்? உசு.
- சசு. விஞ்ஞானகலர்முதலிய மூவர்க்கும் ஒரே பிரகாரமாக உபதேகிக் கென்*ளு*ரா? உஎ.
  - சஎ. அங்ஙனம் உபதேசித்தற்குக் காரணம் யாது? உஅ.
  - ச**அ. ஞா**ஞசாரியர் எதனுற் குறைவுருர்? உகூ.
  - *சகூ. நூல் யாருக்கு வேண்டிய*தின்*ற? ஈ*.o.
  - **டுo. நூ**ல் யாருக்கு வேண்டியது? ந\_o.
  - டுக. **வி**ஞ்ஞானகலர் எ*த*றை் பிணிப்புண்டார்? டிக.
  - டுஉ. ஏவற்றுற் பிணிப்புண்ணூர்? டக.
  - டு நெ. பிரளயாகலர் எவற்றுற் பிணிப்புண்டார்? நடஉ.
  - சூ. ` அவரை எவ்வியல்பினதாகிய மலம் பற்றியத? ௩௨.
  - டுடு. சகலர் எவற்முற் பிணிப்புண்டார்? டி.டி.
  - நிசு. அவரைப் பற்றிய மலசத்தி எவ்வியல்பினது? டடை.
- . ் டூஎ. சிவபெருமான் எங்கே மறைந்துநின்று, எங்ஙனம் உபதேசிக் குங்காற் சகலாது தூலதாமலசத்தி நீங்குகின்றது? ந. ந.

- நிஅ. அன்புவடிவாயுள்ளன யாவை? நடச.
- நிகூ. அவை குழந்தையைக் காணுமுன் எங்கே இருந்தன? ஈ.ச.
- ் சுo. ஏ துபோலச் சிவபெருமான் ஆன்மாவிற்புலப்படாது நின்முர்? ஈ.ச.
- ் சுகை. 🏻 பின் எங்ஙனம் எழுந்தருளிஞர்? டசே.
- ் கூட. பாதெபற்றி நீரிலே நிழ்லுண்டு என்று அறியற்பாற்று? நகை.
- ் சு.ந. அந்நீர் நிழல் யாதுபற்றிப் புலப்படவில்லே? ந.சு.,
- . சு.ச. அங்ஙனம் எவர் புலப்படாது எங்கே விரவிஙின்றுர்? டசு.
- . கூடு. முன்றுஞ் சூர்ணிகை யாது? டீஎ.
- . சுசு. அதன் பொருள் பாது? ௩அ.
  - சுஎ. புடிகம் எவ்வியல்பினது? சுo.
  - சுஅ. ஆன்மா எவற்றைத் தன்னிடத்தே விளக்கும்? சு0.
- ் சு.கூ. பிடிகத்துக்கு வேறுக எவற்றைக் கண்டாற்போல, ஆன்மா எவற்றை வேறுகத் தெளிதல்வேண்டும்? சo.
  - எ0. அப்பொறிகளின் இயல்பு பொதுவோ? சிறப்போ? ச0.
- ் எக. சிறப்பியல்பை உணர்ந்த ஆன்மா சிவத்தாக்கு யாதாகி, பின் எது விளைங்கி நிற்கப்பெறும்? ச0.
  - எஉ. அங்ஙனம் விளங்கிநிற்குங்கால், எது நீங்கும்? ச0.
  - . எடி. நான்காஞ் சூர்ணிகை யாது? சக.
    - எச. **அ**தன் பொருள் யாது? சஉ.
- எடு. ஐம்பொறிக்கருவிகள் ஆன்மாக்களால் அறியப்படாது கழியுங் கால், ஆன்மாக்களுக்குத் தாரகம் யாது? சக.
- எசு. அவ்வைம்பொறிகள் ஆன்மாக்களால் அறியப்பட்டுக் கழியுங் கால், அவ்வான்மாக்களுக்குத் தாரகம் யாது? சாட.
- எஎ. அணேயினுல் தடையுண்டு நிறைந்து நின்ற நீர் தடைதீர்ந்த போது எங்கே போம்? சடு.
- எஅ. ஐம்புலக்கருவிகளாலாகிய பாசஞா**னத் தடைகடந்தபோது ஆன்** மா எங்கேபோய்ப் பின் மீளாது? சடு.
  - ் எகூ. சிவருபமாவது யாது? சகூ.
    - அ௦. ஆன்மதரிசனமாவது யாது? சகு.

- அக. சூரனத்துச்சரியை யாது? சுசு.
- அஉ. இது எங்கே வைத்துணரப்படும்? சசு.
- அடி. ''அந்தக்காணங்களடக்கி அறிவதொரு குறி குருவினருளினு லறிந்து'' என்றவாறு, பிண்டத்தில் வைத்தறிதலால் அது பின் எங்ஙனம் கூறப்படும்? சசு.
- அச. **பா**சஞானபசுஞானமெல்லாம் சிவமயமேயாயின், ஆன்மா சக லாவஸ்தையை விடுத்து திருவடியை அடையவேண்டாமென்றன்*ளே* முடியும்; அங்ஙனமாயின் எவை போலியாய் முடியும்? சஅ, (3, 5.)
  - . அடு. பாசஞானமும் பசுஞானமும் ஒன்றுமோ? சஅ, (5.)
    - அசு. எத ஐம்பொறிகளோடு ஒப்ப நிற்கின்றது? சஅ, (6.)
- , அஎ. ஐம்பொறிகளுள்ளே எந்தப் பொறி தூரத் திலேயுள்ள பொருளே வியாபித் தறியவல்லது? சஅ, (6.)
- அஅ. ஏணேய நான்கு பொறியும் எவற்றை அறியமாத்திர**ம்** வன்மையுடையன? சுஅ, (6).
  - அகூ. கண்ணின் வெற்றிப்பாடு எப்போது வெளிப்படும்? சஅ, (6).
  - கo. சிவஞானம் எவற்றேடு ஒப்பநிற்கின்றது? சக.
  - கூக. எதறுற் பசுஞானத்தாக்கு வியாபகவிளக்கம் பிறக்கின்றது? சகூ.
- . கூட. ஏப்போது அந்த வியாபகம் அறியப்படாது? எப்போது அறியப்படும்? சகூ.
- கூடி. கூடவின்கண்ணே ஈதிவாயிலாகச் சென்ற நீர் அந்நதிவாயிலாக மீளுதல்போல, சிவஞர் திருவடியைத் தீலப்பட்ட ஆன்மாவுக்கு மீளுதல் உளதாமோ? டுக.
- கூச. **வி**யாபக அறிவுடையதென்று ஆன்மாவுக்கு யாது உப தேகிக்கப்பட்டது? ருக.
- கூடு. பாசஞானம் கடந்து திருவடியைத் தஃப்பட்ட ஆன்மா அதி னின்ற மீளாதாயினும், மலமாயாகன்மங்கள் பயிற்சிவயத்தால் ஒரோவழி வந்து கூடுமா? டுக.
  - ் கூசு. எதுபோலவந்து தஃப்படும்? ருக.
- கூஎ. பின் அவற்றை நீக்கு தற்கு உபாயம்எங்கே கூறப் பெடுகென்றது? நிகை.

# சிறப்பதிகா**ர**ம்.

சா தன பி யெல்.

# ஒன் பதாஞ்சூத் திரம்.

- க. <u>இதி **ுமா** த</u>கித**ு ஹெஶ**்கி காவி திரி விகாடி| ஹொ மிவவ ஜோ பா் ஆ ிரயெ தனா கூரி வை பிறி கித்திருசாத்மகித்ருஷ்ட்வேசம்த்யக்துவாவ்ருத்திமரீசிகாம்! லப்த்வாகிவபதச்சாயாம் த்யாயேத்பஞ்சாக்ஷீரீம்சு தீ!!!
- 2. இ-ள்.) வுக் அறிஞன்; கூ தமி ாலம் இது ரா ஆ நா திஷா தன் ஆன்மாவாகிய அறிவிலே சிவத்தை ஞானக்கண்ணிஞலே கண்டு; இரிவிகா வுதி திரு கூரி கா கானற்சலம்போலும் (கிஃயில்லாத பிரபஞ்ச) வியாபாரத்தை விடுத்தை; மிவவ உறாயா உடை சிவரைதை திருவடி நீழில் அடைக்து; வேணாக் சூடி ஆரா பெகி திருவைக்கெயுத்தைக்கணிக்கக்கடவன்.
  - ந. ஊனக்கண் பாச முணராப் பதியை ஞானக் கண்ணினிற் சிந்தை நாடி யுராத்துணத் தேர்த்தெனப் பாச மொருவத் தண்ணிழ லாம்பதிவிதி யெண்ணுமஞ் செழுத்தே.
- ச. (இ ள்.) ஊனக்கண் பாசம் உணராப் பதியை = பசுஞானத்தினு லும் பாசஞானத்திஞைம் அறியப்படாத சிவணே; சிர்தை தோனக்கண்ணினில் நாடி = தன்னறிவின்கண்ணே அருண்ஞானத்திஞல் நாடுக; உராத்துணே = பார்து திரிதற்கண்; தேர்த்துப் பாசம் என ஒருவ = (அதிவேகமுடைய) கான ற்றேர் போல்வதாம் பாசம் என்று அதனே நீங்க; தண் நிழலாம் = சிவபிரான் (அவனுக்கு) குளிர்ந்த நிழலாவர்; ஐந்தெழுத்து விதி எண்ணும் = (அந்கிலே பிறமா திருக்க) ஸ்ரீபஞ்சாகூனத்தை விதிப்படி (ஆன்மா) கணிக்கும்.
  - டு. (க ரை) ஆன்மசுத்தி பண்ணுமாறு கூறுகின்றது.
- சு. (கா–பொ.) அஃதாவது சிவபெருமான் ஆசாரியராய் எழுந்தருளி உபதேசிப்ப, ஆன்மா அதணேக் கேட்டு, பின் சிந்தித்தல்வாயிலாக ஐம்புல வேடருள்ளே வளர்ந்த இழிவை நீக்கிச் சுத்தி செய்யுமாறுணர்த்துவதாம்.
- எ. ''தான் பணியை நீத்தலே'' ஆன்மசுத்தி என்று சிவப்பிரகாசம் கூறுகின்றது. இந்த ஆன்மசுத்தியாகிய ''தான் பணி நீத்தஃத்'' பத்தாஞ் சூத்திரம் ''இ<u>றைபணி நி</u>ற்க'' என்று கூறுகின்றது. அங்ஙனம் இறைபணி

கிற்பின் பாசம் கூடியமாகும். அதவே ஆன்மாவுக்குச் சுத்தியாகும். அங்ஙண மாகவும், வருகின்ற சூத்திரத்திற் கூறற்பாலதாம் ஆன்மசுத்திறை ஒன்பதாஞ் சூத்திரத்திற் கூறலாமோ எனின், இந்த ஒன்பதாஞ் சூத்திரம் 'பதியை நாடி'' எனவும், ''தண்ணிழலாம்பதி'' எனவும் சிவதரிசனம் பண்ணுமியல்பைக் கூறுகின்றது. (சிவதரிசனத்தின் நிகழ்வத ஆன்மசுத்தியாமாதலினுலும், இவ்விரண்டும் தம்முள்ளே சிறுபான்மை வேறுபாடுடையவாமாதலினுலும், ஒன்பதாம் பத்தாஞ் சூத்திரங்கள் ஒரு பொருண்மேலனவாய் நிற்றலின் அங்ஙைனம் கூறினமைபற்றி விரோதமின்மும் என்பது.

- அ. ஆன்மா தன்ண ஃம்புலன்களின் வேருகக் காணவே, சிவஞர் திருவடியை அடையும்; அந்தக் காட்சியே அதற்குச் சாலும், சுத்தி எதன் பொருட்டோ எனின், கூறுவேம். காட்சியானது நிருவிகற்பமாய்க் காண்ட லும், நிருவிகற்பம் சனிகற்பம் என்னும் இரண்டற்கும் இடைநிலத்தே காண் டலும், தெளியத்காண்டலும் என மூவகைப்படும். இம்மூவகைக் காட்சியும் அதிபரிபக்குவமுடையார்க்குச் சிரவணஞ் செய்தமாத்திரத்திலே ஒருங்கு நிகழும்; மற்றையோர்க்குக் கேட்டல் (சிரவணம்), சிந்தித்தல் (மனனம்), தெளிதல் (நிதித்தியாசனம்) என்னும் மூன்றும் படிமுறையினைல் நிகழுகின்ற மையால், (சிவருபத்தினிகமும் ஆன்மதரிசனத்துக்குப்பின், சிவதரிசனத் தின் நிகழும் ஆன்மகுத்திற்கூறப்படுவதாம் என்க.
- கை. திருவருள் செய்யும் கிருத்தியத்தை ஆன்மா செய்யாதென்று திட மாய் அறிக்து கிற்றல் சிவதரிசனம். சூரியகிசணத்தைப் பொருக்தினகண் சூரியகை தவாறு போல, திருவருளேச் சேர்க்த ஆன்மா அத்திருவருள் செய்யும் பஞ்சகிருத்தியத்தைத் தான் செய்யவேண்டுமெனல் கூடாதென் றுணர்க்து தற்போத கிகழ்ச்சியின்றித் திருவருளில் அழுக்தாது சேர்தல் ஆன்மசுத்தியாம்; இத ஞானத்துக்கிரியை; சிந்தித்தல்ஞானமுமாம்.
- கo. இது அண்டத்தில் வைத்தறிகலாற் பரை தரிசனமுமாம்; இவ்வுண் மை ''அசத்தாயுள்ள வன்னபேதங்களே அசத்தென்று காணவுளதாய் நிற்பது ஞானசொருபம்'' என்ற இம் முதனூலாசிரியரும், ''எல்லாமீசனிடத்தி னினு மீசனெல்லாவிடத்தினினுகின்ற வந்கிலேயை யறிந்து'' என்று வழி தூலாசிரியரும் கூறியவாற்முனும் உணரப்படும்.
- கக. (சூ. பி. பொ.) பசுஞானத்தினைய் பாசஞானத்தினைய் அறி யப்படாத சிவபெருமானே அவரது அருண்ஞானக்கண்ணினல்' தன்னறிவின் கண்ணே ஆராய்ந்து அறிக;

அந்த அருள்ஞானம் எங்ஙனம் பெறப்படுமெனின், பிரு திவிதத்துவ மூதல் நாததத்துவம் இறுதியாகிய பாசப்பிரபஞ்சஜாலம் நின்றபடி நில்லாது கானல்ரீர்போலக் கழிந்துபோமென்று அறிந்து நீங்கவே, சிவஞானமா னது பிறவித்துன்பமாகிய வெப்பத்துக்குக் குளிர்ந்த நிழலாய் வெளிப்பட்டு விளங்கும்;

அங்ஙனம் விளங்கிய ஞானத்திறை சிவமாகிய ஞேயப்பொருளக் கண்ட காட்சி சலியாமைப்பொருட்டு 'அப்பொருள்தரும் ஸ்ரீபஞ்சாக்ஷ ரம் விதிப்படி அறிந்து கணிக்கற்பாலதாம்.

# முதலாஞ் சூர்ணிகை.

#### ~20000000

- கஉ. உயிர் அரன்ஞானத்தினுலே அரணக் காணும்.
- கடி. (சூ. பொ.) பாசஞானபசுஞானவிருத்திகளேக் கடந்து அதீத மாய் ஒற்றமைப்பட்டு உணரும் அதுபவஞானமாகிய சிவஞானத்தினுற் சிவத் தைக் காண்க என்பதாம்.
- கச. புசுத்துவம் நீங்கியபோது சுட்டிறந்து அறிவதாகிய பசுஞானம் கிவஞானத்தோடு ஒப்பதாமாதலின், அந்தப் பசுஞானமே அமையுமென்பது அடாது:—
- கடு. (வெ. பொ.) ந**ா**டியோ, எலும்போ, நாம்போ, சீயோ, கோ ழையோ இவற்றுள் ஆன்மாவானது தன்ணே யார் என்றும், தன்ணத் தேடியும் அறிகின்றிலேன் என்றும், இங்ஙனம் தோகின்ற தேர்ச்சி அறிவினிடத்து, இத ணேத் தெரிவிப்பதோர் அறிவு வேறுண்டென ஆராய்ந்து, அங்ஙனம் நாடுங் கால் விளங்குவதாகிய சிவஞானத்திறைற் சிவத்தை உணர்ந்து, அச்சிவத் தின் வியாப்பியமாய்நின்று அங்ஙனம் அறியும் பொருளாகிய தன்ணேயும் அறியும் என்பதாம்.
  - கசு. இதுபற்றியே,

சூ த**ெந**ுவா தா நு ை**ு)** தி (பிருகதா எணியம், சு. ச. உ நட.) ஆத்மக்யேவாத்மாகம் பச்யதி !

கஎ. ''ஆநன் மா விலே (அரு ளி ஞல்)' பரமான்மாவைக் காண் கென்றுன்'' என்றும்,

த3ா தலு ் டெ உது கவ மூதி பிரா ஹெஷா ் வை மாமு வ த நெதரைஷா பு | (கடவல்லி, ரு. கஉ, கங; சுவேதாசுவதாம், சு. கஉ; அதர்வசிரசு.)

தமாத்மஸ் தம் யே நுபச்யர் தி தீராஸ்தேஷாம் சுகம் சாச்வதம் நேதரேஷாம்। ''எந்தத் திண்ணிய அறிஞர்கள் ஆன்மாவில் இருப்பவராக அவரைக் காண்கின் முர்களோ அவர்களுக்கு நித்திய ஆனந்தம், எணேயோர்க்கின்மும்'' என்றும் சுருதிகளும்,

கஅ. \_கஸூர் தடைக் பா மக்கு உறு வே மிறி விழு தெஷா ் மாமு திகிமா தி நெ. \_ த ொஷா விகிமு \_ திலி (வாயுசு ந்கிறை, உத்தாபாகம், அ. உ.)

> தஸ்மாத்சஹதயா சக்தியா ஹிருதி பச்யர்தி யேசிவம்। தேஷாம்சாச்வதிகீசார்திர்கேதரேஷாமிதிசுருதி<sub>ல்</sub>।

- ககூ. ''ஆகலின், சிர்தையின்கண்ணே அருட்சத்தியோடியைந்து சிவ த்தைப் பார்க்கின்முர்களோ அவர்களுக்கு நித்தியமாகிய ஆனந்தம் ஏணே யோர்க்கின்மும் எனச் சுருதி கூறிற்று.'' என்று ஸ்மிருதியும்,
  - தன்னிற் றன்னே யறியுந் தலேமகன் றன்னிற் றன்னே யறியிற் றலேப்படுந் தன்னிற் றன்னே யறிவில னுயிடிற் றன்னிற் றன்னயுஞ் சார்தற் கரியனே

ஏன்ற திராவிடசுரு தியும் கூறகின்றமையால், கிவம் ஆன்மாவில் அருண் ஞானக் கண்ணிறை காணற்பாற்ற என்று பெறப்பட்டது.

- உக. நாடி, எலும்பு, ஈரம்பு முதலிய தத்துவ தாத்துவிகங்களே அறி தற்குச் சிவஞானம் ஆன்மாவுக்கு வேண்டாமைபோல, அங்ஙனம் சிவத்தை அறிதற்கும் சிவஞானம் வேண்டாமே எனிற் கூறுவம்:—
- 22. (வெ. பொ.) ஆன்மாவிறை காட்டப்பட்டு எதிர்முகத்தில் ஒரு பொருளக் காண்கின்ற கண்ணுனது, எதிர்முகத்துப் பொருள்போலப் பின் புறத்துப் பொருளும் புறத்தே தோன்றும் பொருளாதலின், அவ்விரண்டை யும் சமமாகக் காண்டல் கூடுமேனும், அக்கண்ணுனது தன்னியல்பை அறிய மாட்டாது; தனக்கு அவ்விடயத்தைக் காட்டி உண்ணின்று செலுத்தும் ஆன்மாவையும் அது காணமாட்டாது; அதுபோல, தனக்கு வேறுகிய நாடி முதலிய தத்துவதாத்துவிகங்களேத் தற்போதத்தினுல் அறிகின்ற ஆன்மாவும் தன்னே அறியமாட்டாது; தன்ணச் செலுத்தும் கிவபெருமாணயும் அறிய மாட்டாது. அங்ஙனமாயினும், கண்போல ஆன்மா ஐடமல்லாமையால், கண் ணினிடத்து ஆன்மா கிற்றல்போலன்றி, இன்மாவுக்கு அதன் அறிவாகி உட னின்று தோன்று தவியல்பினர் அச்சிவபேருமானே; அவரை ஆன்மாவின் கண்ணே காண்டல் முறையாம்.

இரண்டாஞ் சூர்ணிகை.

உட. உயிர் பாசத்திலே பற்றற்றுல், அரன் வெளிப்படவேன்.

- உச. (சு. பொ.) வ்லபடிகசொரூபத்தைக் காட்டாது மறைத்து கிஷ்ற வேற்று கிறங்களே இவை கிலேயில்லாத வேற்று கிறங்கள் எனக் கண்டு கழித்தவிடத்து கிலேயுதலுடைத்தாய் விளங்கித் தோன்றும் அப்படிக சொரூ பம்போல, கிலேயுதலுடைய சிவஞானத்தினது சொரூபத்தைக் காட்டாது மறைத்து கிற்கும் கிலேயில்லாத அசத்தாகிய பிருதிவிமுதல் நாததத்துவம் இறுதியாகிய பிரபஞ்சத்தை கிலேயில்லது என்ற ஆன்மாவானது வியாபக அறிவிறைல் அதிற் பற்றின்றி விவேகித்து அறியுங்காற் சிவஞானத்தின் சொரூபம் கிராலம்பமாய் வெளிப்படும் என்பதாம்.
- உடு. அசத்தாயுள்ள பொபஞ்சத்தை அசத்தென்ற காண்டலாவது ஞாஞசாரியர் உணர்த்தியகுறியின்கண்ணுறைத்து நின்றகொண்டு மந்திரம், பதம், வன்னம், புவனம், தத்துவம், கலே என்னும் அறுவகை அத்துவாவுட் பட்ட அசுத்தம், மிசிரம், சுத்தம் என்னும் மூவகைப் நோபஞ்சமும் காரண ரூபத்திற் சிறிதும் காணப்படாமையால், பித்திகை வடிவம் காண்பார்க்குக் காணப்படாததாய் அதன்கண் மறைந்த சித்திரவடிவம்போல நிலேயுகலின் மையைக் காண்டலேயாம்.
- உசு. அதனே அங்ஙனம் கண்டபோது தோன்றுவது சூனியம் அன்று என்றமைக்கு உதாரணம் வருமாறு:—
- உஎ. (வெ. பொ.) மூலப்பிரகிருதியின் (ஆன்மதத்துவத்தின்)பாற் பட்ட அசுத்தப்பிரபஞ்சம்போற் சாத்தாவிகம் தாமசம் இராசசம் என்னும் முக்குணருப்பாய் அறியப்படுவாரல்லராய், பிரகிரு தியைக் கடந்த வித்தியா தத்துவத்தின்பாலதாகிய மிசிரப்பிரபஞ்சம்போல மலகன்மகாரியரூபமாய் அறியப்படுவாரு மல்லராய், வித்தியாதத்துவத்தைக் கடந்த சிவதத்துவத் தின்பாற்பட்ட சுத்தப்பிரபஞ்சம்போல் அநித்தியானந்தராய் அறியப்படு வாருமல்லராய், இம்மூவகைப் பிரபஞ்சத்தோடும் கூசுபே பொதுவியல்புபற்றி உணரப்படும் ஆன்மாப் போலன்றி, அவ்வாஞ்மரவுக்குப் பாடாய், (ஐந்தாஞ் கஅ, 22-ம் பிரிவிற் குண்டவருற, பிருதிவிமுதல் மூலப் பாகிரு திவரையும் ஒன்றுக்கொன்று - பத்தேப் ்பத்துமடங்கு ஏற்றமாயும், புருஷதத்துவமுதல் அசுத்தமாயைவரையும் ஒன்றுக்கொன்று நூறு நூறு மடங்கு ஏற்றமாயும், சுத்தவித்தைமுதல் சாதாக்கியம்வரையும் ஆயிரம் ஆயிர மடங்கு ஏற்றமாயும், சத் தி தத்துவம் கிவதத்துவம் ஒன்றுக்கொன்று லக்ஷ லைக்ஷு மடங்கு ஏற்றமாயுமுள்ள) இ**த்தத்து**வசமூகங்களாகிய இவற்றை அச**த்** தென்று கழிக்குங்கால், பயின்றறிர்தை வரும் ஆன்மாவின்கண் சுட்டறிவினள விணக் கடத்தலான், இன்னதென்றறிய வாராத சூனியப்பொருள்போலத் தோன்றி, பின்னர்ச் சுட்டிமறந்த ஆயும் ஆறிவின் அறிவின்கண்ணே சிவபிரான் நீங்காது அறிவுக்கறிவாய் விளங்கிக் தோன்றுவர்.

உ*அ. தத்துவ*ங்களேப் படியாகக்கொண்டு மேலோங்கு*த*ஃயுற்*று,* 

ழப்பது மாறும் படிழத்தி யேணியா யோப்பிலா வானந்தத் துள்ளோளி புக்குச் செப்ப வரிய சிவங்கண்டு தான்றெளிந் தப்பரி சாக வமர்ந்திருந் தாரே

என்ற திருமுலநாயளும்,

உகூ. நாணனு மன்பு முன்பு நளிர்வரை யேறத் தாமும் பேணுதத் துவங்க வென்னும் பெருதசோ பான மேறி யாணேயாஞ் சிவத்தைச் சார வணேபவர் போல வையர்

என்று சேக்கிழார்நாயளுரும் அருளிச்செய்திருத்தல் காண்க.

- ஈ.o. பிருதிவிமுகல் நாதம் இறுதிபாக அறிவிஞல் அசத்*தென்று* கழித்தவிடத்துத் தோன்றுவது ஞானசொரூபம் என்று கூறப்படுகின்றது:—
- நக. (வெ. பொ.) ஏகதேச அறிவினுற் சுட்டி உணரப்படும் பிருதிவி தத்துவமுதற் சிவதத்துவம் ஈருகிய பிரபஞ்சத்தை ஒவ்வொன்ருகச் சுட்டி அசத்தென்று கண்டு கழித்துக்கொண்டு சென்றபோது, முடிவின்கண் விஷய மாவது சத்தேயாம், அந்தச் சத்தானது ஒரேவிவான்ருகச் சுட்டி அறிந்து வந்த ஆன்மாவுக்கு வேருகிய சிவஞானமேயாம். அசத்தை அசத்தென்று அறிவினுல் ஒருவிக் கண்டபோது, உளதாகிய சத்தினே ஆன்மாவானது அடி மையாய்ச் சென்று சததின் வசத்ததாய் அதனே உணர்நதால், சுட்டி அறிவ தாகிய ஏகதேச அறிவைச் செய்யும் பொதுவியல்பு ஆன்மாவைவிட்டு நீங் கும்; ஆதலான் அந்தச் சத்தானது மற்றேர் அசத்தன்மும்; (பின் அது பா ஞானசோருபுமேயாம்.)
- டிட. ஆன்மாவானது சுட்டுணர்விற்கு விடயமாகிய பிரபஞ்சத்தை அசத்தென்று கண்டொழிக்குர்தன்மையும், அங்ஙனம் கழித்தபோது அவ் வான்மா சிவத்தோடு சேருந்தன்மையும், அதறை பொய்யாகிய சுட்டுணர்வு எனப்படும் பொதுவியல்பு நீங்குந்தன்மையும் கூறப்படுகின்றன:—
- ந.ந., (1) (வெ. பொ.) பிரு திவிமுதல் நாதமீருகிய பிரபஞ்சத்தை இது சத்தன்ற இது சத்தன்று என்று ஒவ்வொன்ருகலைத்து நோக்கி, அசத்து என்று கழித்து, அங்ஙனம் கண்ட தன் அறிவின்கண்ணே சுட்டுணர்வின்றி நின்ற சத்தாகிய சிவத்தை ஆராய்ந்து, அந்தச் சிவஞானத்திஞலே ஆசாரி யன்,

\* லொ**zய3**ா தா| சோயமா*த்*மா. (2) ''அது இந்த ஆன்மா".

மி**வாய**ஊதி| சிவோயம**ஸ்** கி

(3) ''சிவன் இதுவாய் இருக்கின்றுன்" என்று தன்னுள்ளே பாவித்து;

\* **த**சுக்வை**ஃ**வி<sub>[</sub> தத்தேவமசி!

🕴 (4) ''அதை நீ ஆகின்றவோ''.

ഗ്രിഖുട്ടു 3 ഹ്വി പ്രചുത്തിലു പ്രചുത്തിലു പ്രചുത്തിലു പ്രചുത്തിലു പ്രചുതിലു പ്രചുതിലു പ്രചുതിലു പ്രചുത്തിലു പ്രവുത്തിലു പ്രവുത്തിലുന്ന് പ്രവു

(5) ''நீ சுவன் ஆகின்றண'' என்ற அறிவுறுக்கும் வேதார்தசித்தா ந்தமகாவாக்கியப்பொருளே நாடோறும் பயின்று,

மிடுவா உஹ3்ஷிஸிலாடு கூடுவ வி நாடு கூடு வி கூடிய கூடிய

(6) வேதாந்தம் சோஹமஸ்மி என்ற கூற, சித்தாந்தம் அதனேச் சிவோஹமஸ்மி என்ற கூறமாற்றுல்,

> வொ உ ஊ ஆ வி சோனுமன் மி ப

(7) ''அவன் நான் ஆகின்றேன்'' என்றேனும்,

மிவெர **உஹ3**வழி இவோஹமஸ்மி !

் (8) ''சிவன் நான் ஆகின்றேன்'' என்றேனும் பாவிப்பாளுயின், அந் தப் பாவணயில் விளங்கும் சிவஞல் அநாதியே கூடிய பொதுவியல்பையும், அதற்கு ஏதுவாகிய மாயாகன்மங்களேயும் தான் விட்டு நீங்குமியல்பு,

> அரு ுடு உ**ர** உஹஃவலி | கருடோஹமஸ்மி !

(9) ''நான் கருடன் ஆகின்றேன்'' என்னும் கருடம்ந்திரத்தியானத் தில் விளங்கும் கருடனுல் அந்தக் கருடபாவனே விஷத்தைப் பிரத்தியக்ஷத் தில் தீர்த்துவிடுதல் போலாம்.

<sup>\*</sup> சாக்தோக்கியம், கூ, அ.

ന്നു പ്രധാന പ്രധാനം പ്രവാനം പ്രവാനം

யோக்யாம் தேவதா முபாஸ்தேக்யோசாவக்யோஹ மஸ்மீதி க சவேத யதா பசுசேவம் சதேவாகாம் । தர்ஹி யஏவம் வேத அஹம் பிரம்மாஸ்மீதிச இதம் சர்வம் பவதி।

- ஈ.டு. "இந்தத் தேவதை வேறு; நான் வேறு என்று எவன் மற்றோர் தேவதையைப் பாவணே செய்யுங்கால், அவன் அந்தத் தேவதையை அறிவா னல்லன்; அதுபற்றி அவன் தேவர்களுக்குப் பசுப்போலாகின்றுன்; ஆதலால் எவன் நான் பிரமம் என்று (அபேதபாவண) பண்ணுகின்றுறே, அவன் ஈதேல்லாம் (உலகேல்லாம்) ஆகின்றுன்" என்று பிருகதாரணியசுரு தியும்,
  - ஈ. சு. மிவோ z நிஸ் ஹெலிவா ந ஃ வு மூலாவ விவ ஜ பிய கு ய மூிவ ஸொ z ஊ 8ெவ த , 6ெ வ த ் வாவ மே ஆ டிா | சிவோக்ய ஸ் து வஹமேவாக்யி பிரு தக்பாவம் விவர்ஜயே த் । யச்சிவி சோஹமேவே த் யத்வை தம் பாவயேத்சதா ||
- ாடன. "சிவன் வேறு, நான் வேறு என்னும் துவிதபாவினையை விடு த்து, எந்தச் சிவன் உளரோ அந்தச் சிவன் நான்)என்று எக்காலமும் அத்து வைதபாவினே செய்க" என்று (பிருகதாரணியசுரு திக்கிசைந்து) சர்வஞ்ஞா நோத்தராகமமும்,
- நகஅ. பேத மாகிய பாவண பேணுவ தெல்லா மேத மாகிய பந்தமே பௌதியா னெனுமாற் போத வாருயி ரபேதபா விணபுரி வஃதே மாத ராருயர் ழத்தியென் றுரைத்திடு மறையும்

என்று திருவாணக்காப்புராண மும் கூறமாற்றுல், துவி தபாவணேயை விடு**த் து** அத்துவி தபாவணே புரிதல் வேண்டுமென்பது பெறப்பட்டது. இந்தப் பாவணே மாயாவா திகள் கூறும் பாவணே போல்வதன்று என்பது வெளிப்படை.

- டிகூ. ஏகான்மவாதிகட்குரிய சர்வசாரமுதலிய உபகிடதங்களிலே கிர்க்குணப்பிரமமே கூறப்படுகின்றது. இந்தப் பிரமம் பரோபகிடதகரு திப் பிரகாரம் ஆன்மாவேயாம். இந்த ஆன்மப்பிரமத்துக்குச் சர்வஞ்ஞதாதி குணங்களேனும் சத்துவ முதலிய குணங்களேனும் இல்லே என்பது அவ்வே கான்மவாதிகட்கும் நமக்கும் ஒத்த கருத்தேயாம்.
- ச**். வே**தார்தசூத்திரத்துக்கு ஆதாரமாயுள்ள முண்டகம் தைத்தி ரீயமுதலிய பரோபகிடதங்களிலே ''சர்வஞ்ஞதாதி'' குணங்களேயும், ''சத் தியம், ஞானம், ஆனந்தம்'' என்னும் குணங்களேயும் சொரூபமாகவும் குண

மாகவுமுடைய பரமான்மப்பிரமமே பிரதிபாதிக்கப்பட்டிருக்கின்றது. பிரமம் ஆன்**மா** என்னும் பெயர்கள் ஏகான்மவாதோபகி*ட த*ங்களினும், *பரோப* கிடதங்களினும் முறையே பிரதிபாதிக்கப்படும் ஆன்மப்பிரமத்துக்கும், பரப் பிரமசிவஞர்க்கும் வழங்கப்படுதலான், ஆன்மப்பிரமம் யாது? சிவப்பிரமம் யாது? என்று அறியமாட்டாமையாலோ? இன்றேல் அப்பரோபகிடதங்கள் பரப்பிரமம் குணங்களோடிசைந்ததாகத் தமது உபகிடதங்களுக்கு மாறு படக் கூறுகின்றனவே என்ற பொ*ரு*மையினுலோ? இன்றேற் குணங்களோ டிசைந்த அந்தப் பிரமம் விருத்<u>தி</u>யாய் உப்பிவிசிம் என்ற கருத்**தி**ணுலோ? ச**ந்** தியம், ஞானம், ஆனந்த முதலியன நமது பாப்பிரமசிவத்தாக்குக் கூறப்பட் டிருத்த2லக் கண்டவுடனே, ஒர் சாதியார் ஒர் செந்துவை மரங்களிற் கண்ட வுடனே கல்லுவிட்டெறிர்து அதணேக் கொல்லுதல்போல, குயுக்திகொ , ண்டு பாகத்தியாகலக்ஷணே என்னும் வாச்சியினுல் அப்பிரமத்தின் குணங் களே அப்பிரமத் தினின்ற நீக்கிவிடுவார்போல நிணேந்து, அவற்றைச் செதுக்கிச் சே*தித்தாப் ''*பிரமத்துக்குக் குணகுணிபாவம் இல்லு" என்ற சா*தித்து*, அந்தச் சகுணப்பிரமத்தைத் தமது நிர்க்குண ஆன்மப்பிரமமாகிய அறிவு ரூபகனத்துக்கு லேசாக இயையுமாறு ஆக்குவதாகக் கனவுகாண்கின்முர்கள். பரோபகிட தங்களின்மாத் திரமன்றி, அவற்றை ஆதாரமாகக்கொண்டு கிளர் க்க வேதாக்தசூத்திரத்தில்,

# சக. சூ ந**்டிர**ி வூ**ப**ா ந**வை)** ஆந்ந்தாதய<sup>ல</sup> பிரதாநஸ்ப (வே. சூ. ஈ. ஈ. கக).

சுஉ. ''முக்கியப்பொருளாகிய (சிவஞர்க்கு) ஆனந்தமுதலிய குணங் கள் (உண்டு)" என்றற்ருடக்கத்தனவாகக் காணப்படும் இடங்களினும், அங்ஙனமே பாகத்தியாகலக்ஷணேவாச்சியிஞற் குணகுணிபாவம் பிரமத்து க்கு இல்லே என்று கூறிக் கெடுக்கின்றுர்கள். இவர்கள் இங்ஙனம் பரசுரு திகளே யும், சூத்திரங்களேயும், ஆகம இதிகாச புராணங்களாகிய உபப்பிருங்கணங் களெல்லாவற்றிற்கும் முற்றும் மாறுபடத் தார்த்தஞ் செய்தலாகிய அக்கிரம அதிபாதகத்துக்கு யாது கதி எய்துமோ! அறிகிலம்; நிற்க. பாகத்தியாகமா வது பதத்தின் வாச்சியார்த்தத்தில் ஒரு பாகத்தை நீக்கிவிட்டு மற்றேர் பாகத்தைக் கிரகிப்பதேயாம்.

# ச**ஈ. மீதெ**}ாகி**த**்}ா நா<sub>்</sub> ஹெ**த ந**ெரு **த நா** நாடூ | கித்யோ கித்யாநாம் சேதநச் சேதநாநாம்।

சச. (பதிபசுபாசம் என்னும்) நித்தியபதார்த்தங்களுள்ளே நித்திய ரும், (பதியும், விஞ்ஞானகலர், பிரயாகலர், சகலர் என்னும் மூவகை ஆன் மாக்களுமாகிய) சேதனப்பொருள்களுள்ளே சேதனருமாம்" என்று பரோப கிடதங்களில் ஆங்காங்குச் சிவபெருமான் கூறப்பட்டிருப்பாராகவும், அச் சுரு திகளேப் பொருட்படுத்தாது, தங்கள் ஏகான்மவாதோபகிடதங்களி**ற்** கூறப்பட்ட பிரகாரம்,

- சுடு. ஃபிஃீ<sub>வ</sub>குவஃமுகை கூடி **த**்டு மயிசீவத்வ மீசத்துவம் கல்பிதம்:
- சுகா. ஃவெ**ெரை க**லி **த**ன! சீவேசௌ கல்பிகௌ!
- சஎ. ''சீவனும் ஈசுரனும் கற்பிதர்'' என்றும், ஆபாசகர்கள் என் றும் வரைந்திருக்கின்றுர்கள். ஒருவர் அநித்தியப் பொருள்களுள்ளே நித்தி யப் பொருள் என்று (சடி–ம் பிரிவிற்) சுருதிக்குத் தூர்த்தஞ் செய்திருக் கின்றுர்; இதமுற்றும் தவறும்.
- சஅ. தத்துவமசி என்னும் மகாவாக்கியத்துக்குப் பொருள் கூறுங்கால் (க) மாயையும், (உ) மாயையிலுள்ள ஆபாசனும், (கி) மாயையின் அதிஷ் டானசேதனமுமாகிய மூன்றுஞ் சேர்க்து முற்றுணர்வு முதலிய குணங்களே யுடைய ஈசுரணும் என்றும், இது தத்பதத்தின் வாச்சியார்த்தம் என்றும்,
- சக. (க) வியஷ்டி அவித்தையும், (உ) அவித்தையின் ஆபாசமும், (ஈ) அதின் அதிஷ்டானசேதனமுமாகிய மூன்றும் சேர்க்தை சிற்றுணர்வு முதலிய குணந்களேயுடைய சீவனும் என்றும், இது துவம்பதத்தின் வாச்சி யார்த்தம் என்றும்,
- ் டு. ஈசுமன், சீவன் என்னும் இமண்டின் ஏகத்துவத்தைத் தத்துவமசி வாக்கியங்கள் போதிக்கின்றன என்றம், அங்ஙனமாயினும் இந்த வாச்சியார்த் தத்திஞல் ஏகத்துவம் சித்தியாது என்றம், ஆதலால்
- டுக. முன்ற கூறகளால் ஆக்கப்பட்ட ஈசுவரனிலிருந்து ஆபாசசகிக மாயை, மாயையிலுள்ள முற்றுணர்வுமுகலிய குணங்கள் என்னும் இந்த வாச்சியபாகங்களேச் சேதித்து நீக்குதலால், சேதனபாகத்தில் தத்பதத்துக் குப் பாகத்தியாகலக்ஷணே சித்திக்கின்றது என்றம்,
- டு உ. பின்னரும் மூன்று கூறுகளால் ஆக்கப்பட்ட சீவனிலிருந்து ஆபாசசுதித அவித்தியாம்சம், அவித்தையால் உண்டாகிய சிற்றுணர்வுமுதலிய குணங்கள் என்னும் வாச்சியபாகத்தைச் சேதித்து நீக்குதலால், துவம்பதத் துக்குப் பாகத்தியாகலக்ஷூணே சித்திக்கின்றது என்றும், இதனைல்
- ருடி. சீவேசவார்களின் சொருபத்திலுள்ள லட்சியமாகிய சேதன பாகங்களில் ஏகத்துவத்தைத் தத்துவமசி போதிக்கின்றது என்றும் கூறுவர். இங்ஙனம் ஏணேய மகாவாக்கியங்களுக்கும் பொருள்கொள்வர்.

- டு ச. நரமாமி சபக்ஷிணிகள் மனிதரைத் திரட்டவும், செதுக்கவும், கழிக்கவும், ஒன்று மில்ஃயாமாறு பொசுக்கி விழுங்கவும், சிற்கில தீவுகள் இடம் கொடுக்குமேயன்றி, மற்றெத்தேசங்களும் இடம் கொடாதவாறபோல,
- நிடு. ஈசுவீனயும் சீவீனயும் மும்மூன்ற பகு திகளால் திரட்டவும், செதுக்கவும், கழிக்கவும் ஒன்றமில்லேயாமாறு செய்யவும் இவரது மூலப் பிரகிருதி மாயாப்பிரதேசம் பேசும் மாயாவாதோபகிடதங்கள் இடங்கொடுப் பனவாமன்றி, சீவேசுவரர்களே அங்ஙனம் முக்கூறபடுத்திக் கூட்டவும், கழிக் கவும், அப்பரோபகிடதசுருதி சூத்திரங்களும், அச்சுரு கி சூத்திரங்களின் பொருளே வினக்கும் சிவாகமபாஷ்ய விசேஷசுருதிகளும் ஓர்கானும் இடம் கொடாவாம். ஆகலின், வேதாந்த மகாவாக்கியத்துக்கு ஏகான்மவாதசுரு திப்பிரகாரம் அவர் கொண்ட கருத்தை பரசுருதிகளுர்கு முற்றும் உடன் பாடின்றும்.
  - டுகு. ஓர் குக்கிராமத்திலே பூபதியாய்ப் பெருமைபடைத்து கின்றுன் ஒருவன் அகண்ட பூமண்டலா திபதிச்கு மன் எங்ஙனம் அடிமையாக ஒழுகு வானே, அங்ஙனம் ஏகான்மவா திகளது மகாவாக்கியங்களாற் சித்தித்த ஆன் மப்பிரமமானது சைவோபகிடதப்பிரகாரம் துவம் பதார் தகமாகிச் சிவபெரு மானுக்கு அடிமையாகவே வக்து முடியும் இவ்வுண்மை,
  - டு எ. காரியசதணப்பிரமம், சாங்கியயோக நிர்க்குணப்பிரமம், அத் தியாசிரமசதணப்பிரமம் என்னும் மூவித பிரமாவண்களுக்குள்ளே நடுக்க ணுற்றது ஏகான்மவா திகளது நிர்க்குணப்பிரமமாம் என்று இரத்தினத்திரய பரீகைஷ், இதற்கு ஆதாரமாய்நின்ற கூர்மபுராணம், கைலாசசங்கினத், மகாபாரதம் என்பனவற்று அம், நாம் எழுதிப் பிரகடனஞ் செய்த ''முதா உக்கிரவீரபத்திராஸ்திரம்" என்னும் புஸ்தகத்தினையம் அறியப்படுகின்றது.
- டு அ. கருடோகம் என்ற வாக்கியத் தில், அகம் பதத் துக்குச் சிவன் வாச்சியம் என்றம், கருடன் என்றதற்கு ஈசுவான் வாச்சியம் என்றம், இவ் விருபதங்களும் சேதனபாகத் தில் ஒருமை ததன்மை லக்ஷணேயினுற் சிக் திக் கின்றதென்றம்கொண்டு கருடோகம் என்றமையினுல் விஷம் திராது; அது போல, ஏகான்மவா திகளுடைய தத் துவமசிமுதலிய மகாவாக்கியப்பொருள் களால் தமது ஆன்மப்பிரமமாகிய அறிவுருபத்தை அறி தலாகிய புருஷார்த் தம் சித் திக்கு மேயன்றி, பரோபகிடங்களிற் கூறப்பட்ட முடிவிறக் த பேரின்ப சிவபோகமும், பரமுத் தியாகிய மகாபுருஷார் த் தமும் சித் திக்கமாட்டா என்பது பசுமாத் தாணிபோல் நாட்டப்பட்டது. ஆதலால், சைவசித் தாக் திகளுடைய சிவோகம்பாவணேயை கோக்க, அவர்கள் செய்யும் பாவணே சிற மகார் மணல்கொண்டு ஆக்கி விளையாடும் சிற்றுண்டி விளேயாட்டுப் போலிப் பாவணேபாய் முடியும் என்பதிற் சிறி தும் ஆசீ கூடியின்றும்.

- டுகை, ஸ்ரீரீலகண்ட சிவாசாரியர் இந்தக் கருடபாவணேயையுற்றுக் கூறுங் கால், ''உலகத் திலே மாந்திரிகர் கருடமக் திராப்பியாசத் திறைற் கருடனுடைய அசாதாரண குணத்தை அடைசின்றனர்; ஆகலின், பிரமாகம்பாவிண முற் றியபோது பிரமத்துக்குரிய (சர்வஞ்ஞத்துவாதி) அசாதாரணகுண விசே ஷத்தை அடைதலாகிய விசேஷிலில் உபாசகர்களுக்கு எய்துவதில் யாதும் தடை இல்லே'' என்று பிரமசூத் திர சைவபாஷ்யத்து கூ. உ. உச–ற் கூறி யிருக்கின்றுர்.
  - சு. வையுவாமு விக்2பு நொறு நாகிறாநெ விஷக்ஷபிழி மிவா ந்0 உவரு ஐராநெ வையாகி வர் பே உதிழி சர்வபாச விநிர்முக்தோ கருட தியாகெ விஷக்ஷபம்≀ சிவாகக்கபாதியாகே வையாதி பாமாம் கதிம்!!
- சுக. ''கருடதியானத் திஞல் விஷமானது நீங்கு கின்றது; அங்ஙனம் அவன் (முக்தன்) சிவானந்தபா தியானத் திஞலே சர்வபாசங்களினின் றம் நீங்கி முத் தியைத் தஃப்படுகின்றுன்" என்று வாதுளாகமமும்,
  - ் கூ உ. கரு ட னுருவங் கருது மளவிற் பருவிடந் தீர்ந்து பயங்கெடு மாபோற் தருவி னுருவங் தறித்தவப் போதே தீரிமலந் தீர்ந்து சிவனவ னுமே

என்று திருமூலநாயளுரும் கூறுமாற்றுல், கருடதியானத்தினதுண்மை சாதிக் கப்பட்டது; மேலும்,

கை கட்சி கடி அழை மாறி அரு செல் விற்றி ரி சாம் ஆடி சுடு அத்த வாறி சி தெல் இரு விற்றி ரி கூடு சுடு அத்த வாறி விரும் விற்றி முக்க விற்றி விற்றி முக்க விற்றி விற்க

அத்வைத மாகம் சிரோபி ருபாசநாயாமுக்தம் தவேதிபரமார்த்ததயா ந வாச்யம் 1 பேதஸ்புடோ கருடமாந்திரிகயோரளீகர் தாதாத்மியபாவநமதா பிவிஷம் பிரமார்ஷ்டி!!

கு சு. ''சுவாமீ! உபகிடத் முடிபுகளால் உம்முடைய உபாசணேயிலே அத்துவைதம் கூறப்பட்டது; அதற்கு (ஆன்மா பிரமம் என்னும் இரண்டின் ஐக்கியத்கைக் கூட ஸ்தப்பிரம் ஐக்கியம்போல) நிருபசரிதவைக்கியமாகக் கூறல் கூடாது; கருடனும் மாந்திரிகனும் தம்முள் வேருதல் வெளிப்படை; (ஏகவாத சுருதியினர்) அந்த ஆன்மா கருடனேடு தாதான்மியபாவணே யுற ஃப் பொய் என்முலும், கருடபாவணே விஷத்தை (நீக்காதிருக்கவில்லே) நீக்கு கின்றது'' என்றனர் ஹாதத்தாசாரியர். கருடதியானமாவது யாதெனிற் கூறு தும்:— கூடு. ஆதிபோதிககருடன், ஆதிதைவிககருடன், ஆத்தியான்மிக கருடன் எனக் கருடன் மூவகைப்படும். உலகத்திலே காணப்படும் கருடன் ஆதிபொதிககருடன் என்றும், கருடமந்திரம் ஆதிதெய்விககருடன் என் றும், கருடமந்திரமிடமாகநின்று பயன் கொடுக்கும் சிவசத்தி ஆத்தியான்மிக கருடன் என்றும் கூறப்படும். ஆதிதெய்விககருடமந்திரத்தை நாடோறும் பயி ன்றுவந்த பயிற்சிவிசேடத்தால் அம்மந்திரமே தாகுக அனன்னியபாவணே செய்து தன்னறிவு அதன் வயத்ததாமாறு உறைத்துநின்று, அம்மந்திரக் கண்கொண்டு பார்க்குங்கால் விஷவேகம் உறுதியாக நீங்கிவிடும், அது போலச் சிவோகம்பாவணே செய்துவருங்கால் எய்தும் சிவத்துவவிளக்கம் வாயிலாகப் பாசமாகிய விஷம் உறுதியாய் நீங்கிவிடும் என்பதாம். விடம் தீர் தல் பிரத்தியக்குமாய்க் காணப்படுதலின், பாவணே போலி எனல் கூடாது.

### மூன்முஞ் சூர்ணிகை.



சு கூ. பஞ்சாக்ஷ ரசேபம் பண்ணினல் வாசமைலம் போம்.

(சூ. பொ.) தன்னே ஐம்புலன்களின் வேறுகக் கண்ட ஆன்மா அக்காட்சி நிஃபெறும்வண்ணம் அசத்தாயுள்ள நிலமுதல் நாதமீருகிய பாசப் பிரபஞ்சத்தை அசத்தென்று கண்டு நீக்கற்பாற்று; நீங்கியவிடத்து உளதாய் நிற்கும் சிவஞானக்கண்ணி**ல**ல் தன் அறிவின்கண்ணே தனக்கு நேயமாகிய சிவம் நாடற்பாற்று; இம்புலனுக்கு வேருகத் தன்ணக் காண்டலும், பிரபஞ் சத்தை அசத்தென்ற கண்டு சிவஞானத்தாற் காண்டலுமாகிய இரண்டும் சுவானந்தபோகட் பெரயோசனத்தை அடைதற்குச் சாதகமாம். 🌶 இங்ஙனம் சா தித்தோ னுக்கு, இனிச் சா திக்கற்பாலதொன்று உளது என்றம், அஃதா வது வேம்பு தின்ற புழு அதணே விடுத்துக் கரும்பினிற் றஃப்பட்டு அதன் சுவையை அறிர்தவிடத்தும், பயிற்சிவயத்திஞல் முன்னர்த் தான் நேரக்கிய வேம்பின் சுவையிற் றஃப்பட்டு கிற்றல்போல, மேலே கூறப்பட்ட சாதகங் களேச் செய்து முற்றிய ஆன்மாவுக்கு அச்சாதகங்களாற் சிவஞானம் விளங்கி ஞேயக்காட்சுப்பட்டவிடத்தும், முன்னர்த் தான் பற்றிய ஏகஃதசக்காட்சி பை நேரக்கி நிற்குமாதலான், அந்த நோக்கமாகிய வாசணேயை நீக்குதற்குரிய சாதகமாகிய முத்திபஞ்சாக்ஷாத்தை ''ஆன்மா பாசத்தை ஒருவிச் சிவஞா னக்கண்ணிறைற் சிவத்தைச் சிர்தையில் நாடுக என விதித்தவிதியின்படியே" சுத்தமானசமாக அறிவினுற் கணித்து நிற்றல்வேண்டும் என்பதாம்.

∆ கூஅ. இலங்கை யாக்கர் தமக்கிறையே யிடந்து கமிஃ யெடுக்கிறையே புலன்கள் கெடவுடன் பாடினனே போறிகள் கெடவுடன் பாடினனே இலங்கிய மேனி யிராவணனே யெயிது பெயரு மிராவணனே கலந்தருள் பெற்றது மாவசியே காழி யானடி மாவசியே என்னும் திருப்பிரமபுரத்துத் தேவாரமும் ஈண்டுக் கவனிக்கற்பாற்மும்.

- சு கூ. இங்ஙனம் ஸ்ரீபஞ்சாக்ஷாம் வாசனுமலத்தைப் போக்கு தற்குச் சா தகமாமாறு உணர்த்தப்படுகின்றது:—
- (வெ. பொ.) ஆன்மா சிவபெருமானுக்கு அடிமையாதலே ஸ்ரீபஞ் சாக்காத்தை உச்சரிக்கு முறைமையில் வைத்துக்கொண்டு, தன்னுடலகத்தே இதயத்தைப் பூசைத்தானமாகவும், நாபியை ஓமத்தானமாகவும், புருவநடு வைத் தியானத்தானமாகவும் கருதி, புறத்தே ஞானபூசை செய்யுமாறு போல, இதயதாமரையிற் சிவபெருமாண அப்பஞ்சாகூரத்தினுல் அமைந்த ஐம்போறியடக்கல், சிவலிங்கத்திருமேனியிலே(கொல்லாமை, போறை, ஞானம், தவம், அன்பு, வாய்மை ் என்னும் அஷ்ட புஷ்பங்கொ ண்டு அப்பஞ்சாக்ஷாத்திறை பூசித்து, குண்டிலித்தானமாகிய நாபியில் ஞான வனலே எழுப்பி அதன்கண்ணே ஸ்ரீபஞ்சாக்ஷத்தினைல் விர்துத்தானத்து அமிர் தமாகிய கெய்யைச் சுழுமுனைரடி இடைநாடியாகிய சுருக்குச் சுருவங்களால் ஓமஞ் செய்து, விர்துஸ்தானமாகிய புருவருமிவிலே சிகாரம் தத்பதப்பொரு ளும், யகாரம் துவம்பதப்பொருளும், வகாரம் அசிபதப்பொருளுமாமுறைமை கொண்டு, அப்பஞ்சாகுஷாத் திரைச் சிவோகம்பாவணே செய்யின், அப்பொ ழுதே அங்ஙனம் விளங்கித் தோன்றம் சிவபெருமானுக்கு ஆன்மா அடிமை யாம்.
- ் எக. ஒமித்தலும் தியானித்தலும் பூசைக்கு அங்கங்களாமெனவும், பூசை அங்கியாம் எனவும் கொள்ளற்பாற்று. சுட்டறிவிறக்து ஞானத்திஞல் தேயத்தைக் கண்டு, எங்கும் தாஞக கிட்டை கூடியவிடத்தம், தொன்று தொட்டுவக்த ஏகதேசப்பழக்கத்திஞற் புறத்தே விடயத்திற் சென்று பற்று வதாகிய தன் அறிவை அங்ஙனஞ் செல்லாது மடக்கி, அகத்தே ஒரு குறி யின்கண்ணே கிறுத்தி கிஷ்டைகூடிகிற்கு முறைமையை ஸ்ரீபஞ்சாகுஷாம் ஒதம் முறைமையில் வைத்துக்கண்டு, சிக்திக்கச் கிக்திக்க, அஃது சிவதரிச னத்தை விளக்கி வாசணமாத்திரத்திஞற் புறத்தே போய்ப் பற்றும் ஏகதேச அறிவைப் பற்றறக் கெடுத்துப் பூரணைகிலேயிற் கொண்டு செல்லுமாம்.
- எஉ. பஞ்சாகூரத்தை ஒதுமுறையால் ஒரு குறியின்கண்ணே வைத் துக் காண்டல்வேண்டும் என்றம், அங்ஙனம் கண்டபோது சிவபெருமான் தன்னிடத்து விளங்கித் தோன்றம் என்றம், அங்ஙனம் தோன்றியபோது ஆன்மா சிவபெருமானுக்கு அடிமையாமாறம் கூறப்படுகின்றன:—
- எடி. (வெ. பொ.) ஆகாயத்திற் சஞ்சரிக்கும் நவக்கிரகங்களுள்ளே ஏணய கிரகங்கள்போலக் காணப்படாத இராகு கேதுக்களேக் கிரகணகாலங் களிற் சந்திரா தித்தரிடத்துக் காணுமாறுபோல, பதிபசுபாசம் என்னும் முப் பொருள்களுள்ளே ''யான் அறிந்தேன் அறிகின்றிலேன்'' என்னும் உணர்

விற்கு விஷயமாகக் காணப்படும் பசுபாசங்களோடொப்ப வேறு காணப் படாத பதிப்பொருளாகிய சிவபெருமாகோத் தன் இதய தாமரையின்கண்ணே பஞ்சாகூதாத்தை ஒதுமுறையினுற் காணின், கோலே நட்டுக் கயிற்றினுற் சுற் றிக் கடையுங்காற் காட்டத்தினின்றும் வெளிப்படும் அக்கினிபோல, சிவ பெருமான் ஆண்டு வெளிப்பட்டு அறிவுக்கறிவாய் விளங்கி நிற்பர். அப்போது ஆன்மாவும் அக்கினியைச் சேர்ந்த இரும்புபோலத் தன் சுதந்தாத்தைவிட்டு அச்சிவபெருமானுக்கு அடிமையாமாகலான், ஸ்ரீபஞ்சாக்ஷும் விதிப்படி கணிக் கற்பாலதேயாம்.

திலெஷு 6ெதல ஆபி நீவஸவி புர்ரவ வெரு க வான்ஷு அர இ | வள வ தோதா z த கி முர ஹ 6 த z வெள ஸ செ த 6 நெ ந ச க வ வா யொ z நுவ மரு தி (சுவேதாசு வதரம் க, கடு.)

திலேஷு தைலம் ததிரீவ சர்ப்பிராப: சுரோத: ஸ்வாணீசு சாக்கிஃ ஏவமாத்மாத்மகி கிருஹ்யதே சௌசத்யே கைகம் தபசா யோதுபச்யதி ''எள்ளில் எண்ணெய் ஆட்டுதலாற் பெறப்படுதல் போன்றும், தயிரில் கெய் கடைதலாற் பெறப்படுதல்போன்றும், (வறக்த) கதியில் ஐலம் தோண்டு தலாற் பெறப்படுதல்போன்றும், விறகில் அக்கினி கடைதலாற் பெறப்படுதல் போன்றும் ஆன்மாவிற் பரமான்மாவானவர் சத்தியத்தினைறும் ஞானத்தினை தும் அறியப்படுகின்றுர்" என்று சுருதியும்,

> தி இழை வாயமா தெ தை உற்பாவை பிருவி பு தி இ யமாவ வேறா தவிவராதா யமாருணரா ஹ தாமு நி வ வரவ தெ தடி நகா த நிர தவி இணுண்டு வ வடுக்கி த தவவர தொக்கை திய தொக்கையி (வாயுக்க்கை தை தருவபாகம், ச: எசு, எடு.)

திலேஷுவா யதா தைலம் தத்கிவா சர்ப்பிரர்ப்பிதம்! யதாப8 சுரோதசி வியாப்தா யதாரண்யாம் குதாசா8! ஏவமேவ மஹாத்மாநமாத்மந்யாத்மவிலக்ஷணம்! சத்யேந்தபசா சைவ நித்யயுக்தோதுபச்யதி!

''எள்ளிலே எங்ஙனம் எண்ணெயும், தயிரிலே எங்ஙனம் வெண்ணெயும் அடங்கி இருக்கின்றனவோ, ஈதியில் ஜலமும் அரணியில் அக்கினியும் எங்ஙனம் வியாபகமாயிருக்கின்றனவோ அங்ஙனமே (ஆன்மாவுக்கு வேருய் வியாபித்துள் ள பரமான்மாவை) (ஒருவன்) சத்தியத்தோடும் ஞானத்தோடும் எக்காலமும் இயைந்து நின்று காண்கின்முன்'' என்று ஸ்மிருதியும் கூறுகின்றன. அங்ஙனம், விறகிற் றீயினன் பாலிற்படு நெடிபோன் மறைய நின்றுளன் மாமணிச் சோதியா னுறவு கோனட் டூணர்வு கயிற்றிஞன் முறுக வாங்கிக் கடையழன் னிற்தமே

என்ற ஸ்ரீவாகீசர் அருளினர்.

- எச. அண்டத்திலுள்ளனவெல்லாம் பிண்டத்துள்ளும் சூக்குமமாய் இருத்தலின், அண்டவடிவாகிய முப்பத்தாறு தத்துவங்களும் இதயத்திலே கமலரூபமாய் விளங்கு கின்றமையால் முப்பத்தாறு தத்துவங்களுக்கும் அப்பாற் பட்டு வியாபகமாய் விளங்கும் சிவபெருமாண இதயதாமரையின்மேல் அல சக்கண்டு பூசித்தல் அமைவுடைத்தெனத் தெளிவிக்குமாறு, இதயதாமரை யின் இயல்பு கூறப்படுகின்றது:—
- எடு. (வெ. பொ.) பிருதிவி முதலிய இருபத்தாரன்கு தத்துவமும் நாபியினின்றம் தோன்றிய எண்விரலாவினதாகிய நாளவடிவும், வித்தியா தத்துவம் ஏழும் சுக்தவித்தையுமாகிய எட்டும் எட்டி தழ்வடிவும், ஈசுரதத்து வமும் சாதாக்கியதத்துவமும் அறுபத்தினைகு கேசரவடிவும், சத்திதத்து வம் அக்கேசரங்களுக்குள்ளாகிய போகுட்டுவடிவும், சிவதத்துவம் அப்பொ குட்டின்மீதுள்ள ஃம்பத்தொரு பீஜவடிவுமாமாதலின், அம்முப்பத்தாறு தத்துவக்கமலாசனத்தின்மேல் நிற்கும் சிவபெருமான் திருவடி பஞ்சாக்கரத் திறைற் பூசிக்கற்பாற்மும்.
- ் எகு. இந்தய நாப்ப ணஞ்செழுத் துநவி னிறைவண யுயிர்க்கொல் செயாமை, யநள்போறி யடக்கல் பொறைதவம் வாய்மை யன்பறி வென்னு மெண் மலர்கொண், டொருமையொ டநுச்சித் திடுகவேன் றடியர்க் கொள்ளிய தீக்கை செய் துணர்த்தத், திருவமர் துறைசை யுறையநட் தருவாந் திருநமச் சிவாயர்தாள் போற்றி

எனவும்,

எஎ. மலமெனுந் தடத்த்ற் கருமசே தகத்தின் மாயையாங் கிழங்கிலங் தரித்த மன்னுழ வெட்டாந் தத்துவ நாள மலரிதழ் வித்தையேழ் வித்தை நலமித மீசன் சதாசிவ மிரண்ச நண்ணுகே சபங்களாஞ் சத்தி நற்போதட் டாத நாதமே வித்து நயந்தகண் ணமென விரவி யிலதமேன் னுடலப் பதுமபி டிகைநீ யிருந்தரு ளாசன மேனும லேனதுபுக் கிலதா யெண்ணினேன் றெளிய யலக்லா வுயீர்கண் மலநடைக் கிஃயா யநுனடைக் துண்மையாய் நின்ற வாவடு துறைசை யம்பல வாணு வடியவர்க் கருளுமா நிதியே

எனவும் போர்த திருவாக்குகள் பற்றியும் உணர்ந்து கோடற்பாற்று.

- எஅ. **ம**ற்றோர் பிரகாரமாகக் கமலாசனம் கொள்ளுமாறு கூறப்படுகின் றது:----
- எகு. பிருதிவியாகிய நிவிர்த்திகலாருபம் நாளம் எனவும், அப்புமுத லிய இருபத்துமூன்று தத்துவமாகிய பிரதிஷ்டாகலாருபம் மலராம் எனவும், வித்தியாதத்துவமாகிய வித்தியாகலாருபம் கேசரம் எனவும், சுத்தவித்தை ஈசுரம் சாதாக்கியம் என்னும் மூன்று தத்துவமாகிய சாந்திகலாருபம் பொகு ட்டாம் எனவும், சத்திதத்துவம் சிவதத்துவம் என்னும் இருதத்துவமாகிய சாந்தியதீதகலாருபம் பொகுட்டிற் காணப்படும் பீஜமாம் எனவும் கோடல் அமையும்.
  - அ௦. முப்பத்தாறு தத்துவங்களால் அமைந்த கமலாசனத்தின்மீது,
  - அக. பே சூதேகிக்ஷு நி அட. பாலு சூதோ மூரிரை ஜெ பே ஆத்மலி திஷ்டல்! யஸ்ப ஆத்மா சரீசம்!
- 🔻 அஈ. ''எவர் ஆன்மாவில் உளரோ'' எனவும், ''எவருக்கு ஆன்மா சரீரம்'' எனவும் மத்தியர்தினசாகை கூறுகின்றமையானும்,
  - அச. தஉாலயஸூரி தா**ந**் மிவரு **வ**ைவி ஹிசையெகு<sub>|</sub> ததாலயஸ்தமாத்மாரும் சிவரூபம் விசிர்தயேத்(
- அடு. ''தேகமாகிய சிவாலயத்தின்கண்ணே ஆன்மாவைச் சிவலிங்க வடிவாகக்கொண்டு'' என்று வாதுளாகமம் கூறுமாற்று லும், ஆன்மாவே திலு லிங்கம் என்றும், அதற்கு உயிராய் உள்ளது சிவன் திருவடியாம் என்றும் கொள்க.) இதுபற்றியே, மனவாசகங்கடந்தார் ''எட்டுமிரண்டு முருவான லிங்கத்தே நட்டம்புதல்வா'' என்றும், திருமூலநாயஞர் ''தெள்ளத்தெளிந் தார்க்குச் சீவன் சிவலிங்கம்'' என்றும் அருளிச்செய்தார்கள்.
- அகு. பிருதிவி, அப்பு, தேயு, வாயு, ஆகாயம், சூரியன், சந்திரன், ஆன்மா என்னும் எட்டினேயும் திருமேனியாகக்கொண்ட சிவபெருமானுக்கு, ஆன்மா அந்த எட்டனுள்ளே ஒர் திருமேனியாய் முடிதலிலை, சிவபெரு மான் பசுபதி எனவும், ஆன்மா பசு எனவும் கொள்ளப்படுவார் என்றம், சிவன் தாளாகிய சத்தே ஆன்மாவுக்கு உயிராம் என்றம், தாள் என்றது சிவ சத்தியின்மேற்மும் என்றம், இதுபற்றியே இருக்குவேதம்

**அஎ**. கூடைரிவகி க**்** இடு ரு-ஆர் வ**ெமா** 3 நீஷ்பா **ம**ரணந் ஜின்ப**ா ஸ்ஸ**டூ!

அந்தரிச்சந்தி தம் ஐகே ருத்ரம் பரோமகீஷயா கிருப்ணந்தி சிஹ்வயா சசம்।

- அஅ. 'சனங்களிடத்து அந்தரியாமியாய் நிற்கும் பரஞ**சிய அந்த**ச் சிவபெருமாணச் சத்தியோடு கூட அகத்திற் பற்றுகின்றவர்களே அன்ன த்தை நாவிறைற் கிறகிக்கின்றுர்கள்'' என அந்தரியாக பூசையை விசேஷி**த்துக்** கூறியதாம் என்றம் ஓர்க.
- அக. சிவாகமத்திலே விதிக்கப்பட்டவாறு புலரிக்காலத்திலே புன்னே, வேள்ளேருக்கு, சண்பகம், நந்தியாவர்த்தம், நீலோற்பலம், பாதிரி, அலரி, செந்தாமரை என்னும் அஷ்டபுஷ்பங்கொண்டும், மற்றைக் காலங்களில் அச் சிவாகமத்தில் விதிக்கப்பட்டவாறு வெவ்வேறு அஷ்டபுஷ்பங்கொண்டும் புற த்தே பூசிக்கப்படுதலால், தேஹாரத்<u>தி</u>ல் ''எட்டுகாண்மலர் கொண்**டவன்**" எனப்படும் சிவபெருமா*ண அகத*ேத ஆன்மலிங்கத்திலே தம*து அறிவை*க் (கோல்லாமை, ஐம்போறியடக்கல், பொறை, அருள, அறிவு, வாய்மை, தவம், அன்பு நான்னும் அஷ்டபுஷ்பமாக்கிச் சதாகாலபூசை செய்துவரின், கிரகணகாலத் இற் சூரியன் புலப்படுமாறுபோலவும், கண்ணுடி**யை வி**ளக்கு**ந்** தோறும் பிரகாசம் மேற்படுதல் போலவும், பாசி படர்ந்த நீரின்கண்ணே கல்னுவிட்டெறிர்தபோது பாசிரீங்க ரீர்தோன்றுமாறுபோலவும், சிவபெரு மான் ஆன்மாவின்கண்ணே*வெளிப்பட்*டு இன்பம் அ**ளி**த்திடுவார்.
  - കുള്ളും പെം അം ചിട്പുള്ളിം എന്നും അംഗി ടു െ എന്നു പ്രാധാന പ്ര <sup>ട്ടെ</sup>് <sup>ഉ</sup>ല**ാം** ഈ ഒറു ഈ പ്രാക്ഷം അത് **ഉ**രി ണ⊋<sup>∆</sup>രു<sup>ചു,</sup> ഞ്ടം ബ⊸്റ്റുജ്ചം ഞ്ഴിച്ച ഫംജഥും ല அஹிமசா பிரதமம் புஷ்பம் தாவிதிய மிர்திரிய நிக்றைம்! திருதீயர்*து த*யாபுஷ்பம் க்ஷுமாபுஷ்பம் ச*து*ர்*த்தக*ம்\ ஞாருபுஷ்பம் தப& புஷ்பம் பக்திபுஷ்பர்து சப்தமம்! சத்யமே வாஷ்டமம் புஷ்ப மேபிஸ் துஷ்யதி சங்கர\$!!
- இதனுல் அகிழ்சை என்றது கொல்லாமையையும், இந்திரியரிக் கிரதம் ஐம்பொறியடக்க‰யும், தயை அருஃாயும், கூடிமை பொறையை யும், ஞானும் அறிவையும், தபம் தவத்தையும், பத்தி அன்பையும், சத்தியும் வாய்மையையும் உணர்த்தும் என்சு. இவ்வுண்மை கோக்கியே,

*&*О.

> வ் வதேஹாயதாஸ்யாந்தர்மாசாஸ்தாப்ய சங்காம்। ஹிருத்பத்மபீட மத்யேது தியாரயஞ்ஞோ பூஜயேத்। தியாரயஞ்ஞஃ பாஃ சுத்தஃ சர்வதோஷவிவர்ஜிதஃ। தேநேஷ்ட்யா முக்திமாப்ரோ திபாஹ்யைஃ சுத்தைச்ச நாத்வரைஃ। ஹிம்சா தி தோஷமுக்த துவாத்விசுத்தஃ சித்தசாதநஃ। தியாரயஞ்ஞஃ பாஸ்தஸ்மாதபவர்க்க பலபிரதஃ!!

கூடை. ''தனது தேகமாகிய ஆலயத்தின்கண்ணே சிவபெருமானே மான சமாகத் தாபனஞ் செய்து, இதயகமலத் தின்கண்ணே, கந்தம், மலர், தூபம், தீபம், திருமஞ்சனமுதலியவற்றை மனத் திறைற் கரு திக்கொண்டு, தியான யாகம்வாயிலாகப் பூசிக்க. தியானயாகமானது மேலானதும், தூயதும், சமஸ்த குற்றமும் ரீங்கியதுமாயுள்ளது. அந்த அந்தரியாக தியானயோகத் திறைல் முத்தியை அடைகின்றுன். புறத்துள்ள தூய யாகங்களிறைல் முத்தி எய்தாது. கொலே முதலிய குற்றங்கள் ரீங்கி இருத்தலால், அந்தரியாகம் மிகு தூயதும் சித்தசாதனமாயும் உள்ளது. தியானயாகமானது மிக மேலான தாதலால், அது முத்தியைப் பாலிப்பதாயுள்ளது'' என்று சிவதருமோத்தராக மம் கூறிற்று. இவ்வுண்மையை வருத்தமற உய்யும்வழி என்னும் நூலும்

கூசு. ''அலலாக்கைக் கில்லே யருவருப்பு மில்லே. கொலேயுமில் யுட்பூசை கூடு''

என்ற கேறிற்று.

- கூடு. அறபத்துமூன்றுநாயன்மாருள்ளே அந்தரியாகபூசை செய்து வந்தவர் திருமயிலாப்பூர் வாயிலார்நாயஞர். அவ்வுண்மை.
  - கூகு. ''மறவாமை யானமைத்த மனக்கோயி லுள்ளிருத்தி யுறவாதி தூணயுணரு மொளிவிளக்குச் சுடரேற்றி யிறவாத வானந்த மேனுந்திருமஞ் சனமாட்டி யறவாணர்க் கன்பென்னு மழதமைத்தர்தச் சூணசெய்வார்''

என்னும் திருச்செய்யுளால் அறியப்படுகின்றது.

### ஒன்பதாஞ் சூத்திரத் தொகைப்பொருள்.



ஆன்மா இறைபணி நிற்றலும், அவ்வான்மா தான் பணிநீத்தலுமாகிய இரண்டும் கருத்தினுல் வேறுபடா என்றும், இவ்விறைபணி நிற்றலால் ஃம் புலவேடருள்ளே வளர்ந்த இழிவு நீங்குதலாகிய ஆன்மசுத் தி எய்தும் என் அம், சிவதரிசனத்தில் நிகழ்வது ஆன்மசுத்தியாம் எ**ன்**அம், பசுஞானத்**தி**றை *அ*ம், பாசஞானத்தினுைம் அறியப்படாத சிவபெருமாண *ஆ*வாது அருண்்⊾ ஞானக்கண்ணிஞல் ஆன்மாவில் ஆராய்தல்வேண்டும் நான்றும், புறப்பொரு ளேக் காணுமியல்பினதாகிய கண்ணுனது தன்னியல்பை அறியமாட்டாத வாறுபோல, தத்துவதாத்துவிகங்களே அறிகின்ற ஆன்மாவானது தன்ணயும் அறியமாட்டா து தன்ணேச் செலுத்தும் சிவபெருமாணயும் அறியமாட்டா து என்றும், (சிவபிரான் ஆன்மாவின்கண்ணே அறியற்பாலராம் என்றும், அசுத் தாகிய பிருதிவி முதலிய தத்துவங்கள் நிலேயில்லாதன என்று விவேகித்து அறியின் சிவஞானசொரூபம் வெளிப்படும் என்றும்,) அச்சிவஞானத் திரைல் ஆசாரியர் மாணுக்கனுக்குச் சித்தாதர்மகாவாக்கியத்தை உபதேசிப்ப, அவன் சோகம்பாவணயை நாடோறும் பயின்று லந்தால் மாயாகன்மங்களே விட்டு கீங்குவான் என்றும், **ஃ**ம்புலனுக்கு வே*ருக ஆ*ன்மா தன்னேக் காண்<u>ட</u>லும் பிரபஞ்சத்தை அசத்தென்று காண்டலுமாகிய இரண்டும் சிவப்பேற்றிற்குச் சாதகங்களாம் என்றம்,) அச்சாதகங்களாற் சிவஞானம் விளங்கி ஞேயமா கிய சிவம் காட்சிப்பட்டவிடத்தும், முன்னர்த் தான்பற்றிய ஏகதேசக் காட்சி யாகிய வாசணே நீக்குதற்கு ஸ்ரீபஞ்சாக்ஷாத்தை விதிப்படி கணித்தல்வேண் டும் என்றும், தனது உடலின்கண்ணே இதயத்தையும், நாபியையும், புருவ நடுவையும் முறையே பூசைத்தானம், ஓமத்தானம், தியானத்தானமாய்க்கொ ண்டு, முப்பத்தாறு தத்துவங்களால் அமைந்த இதயகமலத்தின்கண்ணே அமர்ந்த பஞ்சாக்ஷாத்திருமேனியிற், கொல்லாமைமுதலிய அஷ்டபுஷ்பங் கொண்டு பூசித்தல்வேண்டும் என்றம், அங்ஙனம் பூசிக்குங்காற் சிவபெ ருமான் அறிவுக்கு அறிவாய் விளங்கி நிற்பார் என்றும் கூறப்பட்டதாம் என்க.

ஒன்பதாஞ் சூத்திரப் பரீக்ஷைவிஞக்கள்.



- **க. சூத்தி**ரப்பொருள்யாது? சு.
- உ. சூத்திரக்கருத்துரை யாது? டு.
- **ந\_.** இதன் பொருள் யாது? சு.
- ச. சிவப்பிரகாசம் எதனே ஆன்மசுத்தி என்று கூறுகின்றது? எ.

- **ெ. தா**ன் பணிரீத்த‰ப்பத்தாஞ் சூத்**தி**ரம் யாதென்ற கூறுகின்றது?எ.
- சு. இறைபணி நிற்றலால் எய்தம் பயன் யா து? எ.
- எ. **பா**சக்ஷபம் ஆன்மாவுக்கு யாதாகும்? எ.
- **அ. ப**த்தாஞ் சூத்திரத்திற் கூறப்படும் ஆன்மசுத்தியை ஒன்பதாஞ் சூத்திரம் கூறலாமா? எ.
- கூ. ஒன்பதாஞ் சூத்திரம் பதியை நாயு எனவும், தண்ணிழலாம் பதி எனவும் கூறுமாற்றுல் எதன் இயல்பைக் கூறிற்று? எ.
  - கo. சிவதரிசனத்தின் நிகழ்வது யாது? எ.
  - கக. சிவதரிசனத்துக்கும் ஆன்மசுத்திக்கும் பேதமுண்டா? எ.
  - கஉ. எந்தச் சூத்திரங்கள் ஒருபொருண்மேலனவாயுள்ளன? எ.
- காட. ஆன்மா தன்னே <sup>ஐ</sup>ம்புலனின் வே*ரு*கக் காணின் எதண அடை யும்? அ.
  - **கச. தி<sub>ருவடி</sub>க்காட்**சியே அமைவதாகவும், சுத்தி எற்றுக்கோ? அ.
  - குடு. காட்சி எத்தீன வகைப்படும்? அவை யாவை? அ.
- கசு. இம்மூவகைக் காட்கியும் அதிதீவிரபக்குவமுடையார்க்கு எப் போது நிகழும்? அ.
  - கஎ. அதிபரிபக்குவமில்லா தோர்க்கு எங்ஙனம் நிகழும்? அ.
  - **கஅ**. சிவரூபத்தின் நிகழ்வது யாது? அ.
  - ககூ. ஆன்முதரிசனத்தின் பின் நிகழ்வது யாது? அ.
  - உ0. சிவதரிசனத்தில் நிகழ்வது யாது? அ.
  - உக. சிவதரிசனமாவது யாது? கூ.
  - உஉ. **ஆ**ன்மசுத்தியாவது யாது? கூ.
  - உடி. ஞானத்துக்கிரியையாவது யாது? கூ.
- உச. சிவதரிசனத்தின் நிகழும் ஆன்மசுத்தி எங்கே வைத்தறியற் பாற்று? கo.
  - உ**டு. அத**பற்றி யாது பெயர் பெறும்? கo.
- உசு. இதனேயுற்று மெய்கண்டாரும், அருணந்திசிவாசாரியரும் எங் ஙனம் கூறினர்? க**்**.

- உஎ. சூத்திரப்பிண்டப்பொருள் யாது? கக.
- உஅ. முதலாஞ் சூர்ணிகை யாது? கஉ.
- உகூ. இதன் பொருள் யாது? க**ஈ**.
- டைo. ஆன்மாவானது தன்ணே யார் என்று தேடியும் அறிகின்றிலேன் என்னும் தேர்ச்சியறிவின்கண்ணே, அதணேத் தெரிவிக்கும் அறிவு வேறு ண்டு என ஆராயுங்கால் விளங்குவது யாது? கடு.
  - **டக.** சிவஞானத்தினுல் உணரப்படுவது யாது? கடு.
  - **ந. உ. ஆன்**மா எப்போது தன்ணே அறியுமியல்பினது? கடு.
- டைடை சிவஞானபோதத்து ஒன்பதாஞ் சூத்திரத்தில் ஆன்மாவிலே (பாமான்மாவாகிய) சிவணக் காண்க என்று கூறப்பட்டவாறு, எந்தச் சுருதி களிற் காணப்படுகின்றது? கசு, கஎ.
  - **ந. ச. இத**ற்கு இசைந்து **உ**பப்பிருங்கணமும் கூறுகின்றதா? ககூ.
  - **டிரு. தி**ராவிடசுருதிப் பிரமாணமுமுளதோ? உo.
  - **ஈ.சு. ஆ**ன்மாவிறை காட்டப்படுவது யாது? உஉ.
- **டிஎ. அ**ந்தக் கண்ணுனது எதிர்முகத்துப் பொருளேயும் பின்புறத்துப் பொருளேயும் காணுமியல்பினதோ? உஉ.
  - **டைஅ. அ**ங்ஙனம் காணும் கண் எத*ு*னை அறியமாட்டா தா? உஉ.
  - **டகை. பின்ன**ர்*எத*ணேயும் அறியமாட்டா*த*? உஉ.
  - ச0. தத்துவதாத்துவிகங்களே அறியும் ஆன்மா தன்ண அறியுமா? உஉ
  - சக. பின் எவனா அறியமாட்டாது? உஉ.
  - சுஉ. கண்போலச் சடமல்லா த ஆன்மா எவரை அறிதல் முறை? உஉ
  - சா. இரண்டாஞ் சூர்ணிகை யாது? உங.
  - சச. இதன் பொருள் யாது? உச.
  - செடு. படிகசொருபத்தைக் காட்டாது மறைத்து நிற்பன யாவை? உச.
  - சசு, எப்போது படிகசொருபம் நிஃயுதலுடைத்தாய் விளங்கும்? உச.

- சஎ. சிவஞானத்தை மறைப்பது யாத? உச.
- ச*அ*. எப்போது செவஞானசொரூபம் நிராலம்பமாய் வெளிப்படும்? உச.
- சக. அசத்தாயுள்ள பிரபஞ்சத்தை எங்ஙனம் அசத்து என்று காண் டல் வேண்டும்? உடு.
  - டு**். அத்துவா எத்த**ண வகைப்படும்? உடு.
  - ருக. இந்த அத்துவா எப்பிரகாரம் வகுக்கப்படும்? உரு.
  - டு உ. பித்திகையைக் கண்டால் எது மறைந்து நிற்கும்? உடு.
  - டு ஈ. மூவரைப் பிரபஞ்சமும் எங்கே காணப்படா*து* நிற்கும்? உடு.
  - டுச. அங்ஙனம் கண்டபோது வெளிப்படுவது சூனியமோ? உசு**.**
- சிடு. முப்பத்தாறு தத்துவம் சிவத்தை அறிதற்கு வாய்த்தபடியோ? உஅ.
  - டுசு. சேக்கிழார்பெருமான் அதணயுற்று எங்ஙனம் கூறினர்? உகூ.
- டுஎ. பிருதிவிமுதற் சுவதத்துவமிறுதியாகிய பிரபஞ்சத்தைச் சுட் டிக் கழித்துக்கொண்டு சென்றவிடத்து விஷயமாவது யாது? ஈ.க.
  - ரு*அ. அ*ந்**த**ச் சத்து யாது? ஈ.க.
  - டுகூ. எப்போது ஆன்மாவின் பொதுவியல்பு நீங்கும்? ஈ.க.
- கு. தத்துவங்களே நீக்கிய தன்னறிவின்கண்ணே சிவத்தை ஆராய்ந்**து** பின் யாது செய்தல் வேண்டும்? உடி, (6) (7) (8).
  - சுக. ஆசாரியர் எதணச் சிடனுக்கு அறிவுறுத்துகின்றுர்? டடை, (5).
- சு உ. எந்த வேதாந்த சித்தாந்த மகாவாக்கியப் பொருளேச் சி**டன்** நாடோறும் பயின்று, எங்ஙனம் பாவித்தல்வேண்டும்? டூ டி, (4) (5) (7) (8).
  - சு ஈ. கருடமர்திரதியானத் திஞல் விஷம் தீர்கின்றதா? ஈ. ௩., (9).
- சுச. பிருகதாரணியோபநிடதம் ஆன்மாவையும் சிவணேயும் துவிதமா ய்ப் பாவிக்கச் சொல்கின்றதா? அபேதமாய்ப் பாவிக்கச் சொல்கின்றதா? ஈட்டு.
  - சுடு. பேதமாய்ப் பாவிப்பவன் தேவர்க்கு எதுபோலாகின்றுன்? உடு.
- சு கு. இந்தச் சுருதிக்கிசைந்து கூறும் சிவாகமவாக்கியத்தைக் கூறுக? டீஎ.

- கூஎ. இவற்றுக்கிசைந்து புராணமும் கூறுகின்றதா? கூஅ.
- சு. சர்வசாரமுதலிய உபகிடதங்களிலே யாது பிரமம் கூறப்படு சின்றது? டிகூ.
  - சுகு. இந்த நிர்க்குணப்பிரமத்துக்குக் குணங்கள் உண்டா? டிகூ.
- எo. அந்தப் பிரமத்துக்கு எவ்வித குணங்களுமில்லே யென்பது எவ் விருதிறத்தார்க்கும் உடன்பாடாம்? ஈ.கூ.
- எக. பரோபகிடதங்களிலே பிரதிபாதிக்கப்படும் பரப்பிரமகிவஞர்க் குக்குணங்களுண்டா? சo.
- எ 2. ஆன்மா பிரமம் என்னும் மொழிகள் ஏகான்மவா தோபகிடதங் களில் நிர்க்குணப்பிரமத்துக்கும், பரோபகிடதங்களில் பரப்பிரமகிவஞர்க் கும் வழங்கப்படுகின்றனவா? ச 0.
- எந. ஒர் வகைச் சா தியார் மாங்களில் ஒர்,தியைக் கண்டவுடன் யா து செய்கின்<sub>மூ</sub>ர்? சo.
- எச**். அ**தபோல ஏகான்மவாதிகள் பரப்பிரமகிவஞர்க்குச் சத்**திய** ஞாஞனந்தம் சர்வஞ்ஞதை முதலிய குணங்கள் பரோபநிடதங்களிலே கண்ட வுடன் யாத செய்கின்*ரு*ர்? சo.
  - எடு. பாப்பிரமசிவஞர்க்கு எதணே இல்ல என்ற கூறுகின்மூர்? ச0.
- எகு. உபநிடதங்களின்மாத்திர மின்றி வேதாந்த சூத்திரத்திற்கா ணப்படும் சகுணப்பிரமத்தையும் அங்ஙனம் செய்கின்*ருரோ*? சஉ.
- எஎ. ஏகான்மவா திகள் எவற்றுக்கெல்லாம் மாறுபடக் குயுக்திகொண்டு அக்கிரம அர்த்தஞ் செய்கின்முர்கள்? சஉ.
  - எஅ. பாகத்தியாகல‱2ண என்றுல் என்2ண? சுஉ.
- எகூ. பசுபதிகளாகிய சீவேசுவார் நித்தியப்பொருள்களென்றம், சேத னப்பொருள்கள் என்றம் கூறம் சுருதி யாது? சக., சச.
- அo. இந்தப் பரசுருதிக்கு மாளுக மாயாவாதசுருதிகள் சிவேசுவரரை எங்ஙனம் கூறுகின்றன? சிர, சசு, சஎ.
- அக. **ஏ**கான்மவாதிகள் தமது ஈசுரன் எத்தின கூறுகளால் ஆயது என்கிருர்? சஅ.
  - அஉ. இந்த ஈசுரனுக்குக் குணங்களும் உண்டென்கிறுர்களா? சஅ.

- அடி. இந்த ஈசுரன் தத்துவமசு வாக்கியத்தின் எந்தப் பதத்தின் வாச்சியார்த்தமோ? சஅ.
- அச. ஏகான்மவாதிகள் தமது சிவன் எத்தின கூறுகளால் ஆயது என்கிருர்? சகூ.
  - அடு. இந்தச் சிவனுக்குக் குணங்களும் உண்டென்கிருர்களா? சகூ.
- அசு. இந்தச் சிவன் தத்துவமசிவாக்கியத்தின் எந்தப் பதத்தின் வாச் சியார்த்தமோ? சகூ.
- அஎ. இந்த வாச்சுயார்த்தங்களால் ஏகத்துவம் அவர்க்குச் சித்திக் குமா? டூo.
- அஅ. ஆ,கலால் முன்னர் முக்கூறுகொண்டு கூட்டிய ஈசுரனிவிருந்**து** எவற்றைக் கழிக்கின்*ரூ*ர்? டூக.
  - அகூ. பின் எது எதலைல் எஞ்சுகின்றது? டூக.
- கூo. முன்னர் முக்கூறுகொண்டு கூட்டிய சீவனிலிருந்து எவற்றைக் கழிக்கின்முர்? டுஉ.
  - கூக. பின் எது எதனுல் எஞ்சுகின்றது? நிஉ.
- கூட. ஏகான்மவாதிகள் எதனுல் ஏகத்துவம் சித்திக்கின்றது என்பர்? நெட
- கூடி. சிற்சில தீவாந்தரங்கள் நரமாமிச பக்ஷணஞ் செய்தற்கு இடங் கொடுத்தல்போல, ஏணய தேசங்களும் இடம் கொடுக்குமா? நிச.
- கூச. அங்ஙனம் சீவேசுரர் கற்பிதர் ஆபாசர் என்று கூற எந்**த உப** கிடதங்கள் இடங்கொடுக்கின்றன? ருடு.
  - கூடு. ஏவை அதற்கு இடங்கொடுக்கமாட்டா? நிடு.
- கூசு. இது சாக்தோக்கிய மகாவாக்கியம், இது பிருகதாரணிய மகா வாக்கியம் என்று மிகு சாம்பிரதாயமாய்க் கூறி, அவ்வேகான்மவாதிகள், மாயாவாதோபகிடதங்களிலுள்ள தத்துவமசிமுதலிய வாக்கியங்களுக்குக் கொண்டபொருள் பரசுருதிகளுக்கு உடன்பாடாமா? டூடு.
- கூஎ. ஏகான்மவாதிகள் தத்துவமசி முதலியவற்றுல் முடித்து நின்ற (கூடஸ்தபிரமம்) ஆன்மப்பிரமமானது பின்னர்ப் பரோபநிடதப்பிரகாரம் மகா வாக்கியத்தின் எந்தப் பதத்திறை சுட்டப்படும்? நிகு.
  - கூஅ. அதற்குக் கூறப்பட்ட உவமை யாது? நிகு.

- கூகு. பாவண எத்தண வகைப்படும்? டுஎ.
- க00. **மா**யாவாதிகள் கிர்க்குணப்பிரமகி**ல எ**ந்த**ப் பாவணகளுக்கு** இடைக்கணுற்று கிற்கும்? டூஎ.
  - கoக. அதற்குப் பிரமாணங்கள் எங்கே காணப்படுகின்றன? டூஎ.
- க0 உ. ஏகான்மவா திகள் தத்துவமசி முதலியவற்றுக்குக்கொண்ட பொருள்போல, கருடோகமஸ்மி என்றதற்குப் பொருள்கொண்டு விடம் தீண்டப்பட்டோண கோக்கின் விடம் தீருமா? டுஅ.
- க**ா**. இதலை அவர்கள் அவ்வாக்கியங்களுக்குக் கொண்டபொருள் பொருந்தும*்*? நிஅ.
- க0*ச. அ*ந்த மகாவாக்கியப்பொருளால் யாது பயன் உ**ண்டா**ம்? எவை உண்டாகா? சூஅ.
  - கoரு. அவர்கள் கொள்ளும்பாவணே எதுபோலாய் முற்றும்? ருஅ.
- க0 கூ. கிருடபாவணேயையுற்று ஸ்ரீ கீலகண்ட சிவாசாரியசுவாமிகள் **பாது** கூறுகின்றுர்கள்? டுகூ.
- கoஎ. பிரமாகம்பாவண முற்றியபோது எப்படிப்பட்ட விசேஷகில எய்துகின்றது? நிகூ.
  - க0 அ. இங்ஙனம் சைவபாஷ்யகாரர் எங்கே கூறியிருக்கின்றுர்? நிகூ.
- க0க. கருடதியானத்திஞல் விஷம் நீங்கும் என்பதற்கும், சிவானந்த பாதியானத்திஞற் பாசம் நீங்குமென்பதற்கும் பிரமாணம் யாது? சுo, சுக.
- கக0. திருமந்திரநூலுடையார் கருட தியானத்தைப் பொய் என்கின்றுரா? சுஉ.
- ககக. அரதத்தாசாரியசுவாமிகள் கருடதியானத்தைப்பற்றி **யாது** கூறுகின்<sub>ரு</sub>ர்? சு. கூ.
- ககஉ. ஆன்மாவுக்கும் சிவத்துக்கும் நிருபசரித ஐக்கியம் கொள் பவர் யார்? ஏகான்மவரதிகள்.
- ககடை. அவ்விரண்டுக்கும் உபசரித ஐக்கியம் கொள்பவர் யார்? சைவ சித்தார் திகள்.
- ககச. இவ்விருவகை ஐக்கியங்களுள்ளே எந்தப்பிரகாரமாகிய **ஐக்கி** யம் கோடல் கூடா து? சுுச.
  - ககடு. கருடபாவணே பொய்யா? கூசு.
  - ககசு. கருடன் எத்தின வகைப்படும்? அவை பாவை? குடு,
  - ககள. ஆதிபவுதிககருடன் யாது? சுடு

- ககஅ. ஆதிதைவிக்கருடன் யாத்? சுடு.
- கககூ. ஆத்தியான்மிககருடன் யாது? சு.டு.
- கஉ௦. எதனே மாந்திரிகன் பயிலல்வேண்டும்? சு.டு.
- கஉக. எங்ஙனம் மாந்திரிகன் பயிலல்வேண்டும்? சுடு.
- கஉஉ. கருடபாவணயால் விஷம் தீர்தல்போலச் சிவோகம்பாவண யால் எது நீங்குகின்றது? சுரு.
  - **கஉ**டை. மூன்றுஞ் சூர்ணிகை யாத? சுசு.
  - கஉச. இதன் பொருள் யாது? •குஎ.
  - கஉரு. ஆன்மா எதண நீக்கல்வேண்டும்? சுஎ.
  - கஉகு. நீக்கியவிடத்து உளதாவது யாது? குஎ.
  - கஉஎ. சிவஞானத்தினுல் எது நாடற்பாற்று? கூஎ.
- கஉஅ. எவை இரண்டும் சிவானர்தபோகப்பயணே அடைதற்குச் சாதகமாகும்? சுஎ.
- கஉகூ. அங்ஙனம் சாதித்தோன் பின் எத‰ச் சாதனமாகக் கணித் கல்வேண்டும்? சுஎ.
  - கட0ை எதற்காக அங்ஙனம் கணித்தல்வேண்டும்? சுஎ.
- காக. ஞோயக்காட்சு எப்தியவிடத்தும் எந்தக் காட்சியை ஆன்மா நோக்கி நிற்கும்? சுஎ.
  - கடு உ. அதற்கு எடுத்தாக்காட்டப்பட்ட உவமை பா து? சுஎ.
  - கடைடை. எந்த விதிப்படி ஸ்ரீபஞ்சாக்ஷாம் கணிக்கற்பாற்றா? சுஎ.
  - கடைசெ. எங்ஙனம் கணிக்கற்பாற்று? கூஎ.
- கா. டு. உடலின்கண்ணே எது எது பூசைத்தானம், ஒமத்தானம், தியானத்தானமாகக் கொள்ளப்படுகின்றது? எ௦.
  - காடன. பஞ்சாக்காத்தினுல் அமைந்த திருமேனி யாது? எ0.
  - கடுஎ. உட்பூசைக்குரிய அட்ட புஷ்பங்கள் யாவை? எ0.
  - கடிஅ. ஞா ஞக்கினியை எங்கே எழுப்பல்வேண்டும்? எ0.
- காடகூ. குண்டலித்தானமாகிய நாபியின்கண்ணே ஒமித்தற்கு அமைந்த சுருக்குச் சுருவங்கள் யாவை? எo.
  - கசு௦. பூசைக்கு அங்கங்களாயுள்ளன யாவை? எக.

கசக. பண்டுதொட்டுப் பயின்றுவர்த பழக்கத்திைல் தன் அறிவு புறத்தே செல்லாது பூரணகிஃயிற்செலுத்தி நிறுத்தற்குச் செய்யும் உபாயம் யாது? எக.

கசஉ. இராகுகேதுக்கள் எப்போது எங்கே காணப்படுகின்றன? எடி.

கசாட. பஞ்சாக்ஷாத்தை ஒதுமுறையில் ஒரு குறியின்கண்ணே வைத்துக்காண்டலால் எய்தும் பயன் யாது? எஉ.

கசச. எதுபோலச் சிவபெருமான் அறிவுக்கறிவாய் விளங்குவர்? எடி.

கசுடு. இதஃபடிற்றுச் சுருதிஸ்பிருதிகளும் தேவாரமும் எங்ஙனம் அருளின? எடி.

கசசு. அண்டத்தில் உள்ளனவெல்லாம் எங்கே உள்ளன? எச.

கசுஎ. அண்டவடிவாகிய தத்துவங்களெல்லாம் எங்கே விளங் குகின்றன? எச.

கசஅ. **மு**ப்பத்தாறு தத்துவங்களுக்கும் அப்பாற்பட்ட சிவபி**ரான்** எங்கே அலர்கின்*ரு*ர்? எச.

கசக. எத்தண தத்துவங்கள் நாளவடிவாய் அமைந்தன? எடு.

கருo. எத்தண தத்துவங்கள் மலர்? எடு.

கடுக. எத்தண தத்துவங்கள் கேசாம்? எரு.

கடுஉ, எந்தத் தத்துவம் பொகுட்டு? எடு.

கைநடை. எந்தத் தத்துவம் பீஜம்? எநி.

கநிச. கமலாசனத்தின்மேல் நின்றது யாது? எடு.

கருரு. கமலாசனத்தையுற்று இரு செய்யுட்கள் கூறுக? எசு, எஎ.

கருசு. கமலாசனத்தை மற்றோர் பிரகாரமாகக் கூறுங்கால், நிவிர்த்தி கஸேமுதலிய ஐந்தும் எவ்வெத் தத்துவங்களே அடக்கி நாளமுதலியவாய் அமைந்தன? எகூ.

குடுஎ. சிவபெருமானுக்கு ஆன்மா சரீரம் என்றும், அவர் ஆன்மா வுக்கு உயிர் என்றும் உணர்த்தும் சுருதிகள் கூறுக? அக, அஉ, அடீ.

கடு அ. உடல் கோயில் என்றமைக்கும், அந்தக் கோயிலுள்ளே இருக் கும் சிவலிங்கம் ஆன்மா என்றமைக்கும் பிரமாணம் யாது? அடு.

கடுகூ. ஆன்மலிங்கத்தை உடலாகக்கொண்டு அதிலே கிவஞர் திரு நடனஞ் செய்கின்றதென்றமைக்குப் பிரமாணம் யாது? அடு.

- ககு 0. சிவ பிரானுக்கு ரிய அட்டமூர்த்தங்களுள்ளே சேதன மூர்த்தம் யாது? அகு.
- அங்ஙனம் ஆன்மாவாகிய பசுவைத் திருமேனியாகக் கொண்ட மையினுல், அவர்க்கு யாது பெயர் எய்திற்று? அசு.
  - கை உ. சிவன்தாள் என்றது யாது? அகு.
- கசு ஈ. அந்தரியாக பூசையையுற்ற இருக்குவேதம் யாத கூறைகின்றது? அஎ, அஅ.
- புறத்தே செவபெருமாணப் புலரிக்காலத்திற் பூசித்தற்குரிய அட்டபுட்பங்கள் யா வை? அகு.
- மற்றைக்காலங்களினும் வெவ்வேறு அட்டபுட்பங்கள் கொண்டு சிவபெருமான் பூசிக்கற்பாலர் என்று சிவாகமங்கள் விதிக்கின்ற னவோ?்] அகூ.
- ககைகு. அங்ஙனம் பூசிக்கப்படுதல்பற்றித் திராவிடகுருதி யாது கூறுகின்றது? அ0.
- **கசுஎ. உடலகத்தே** கொல்லாமைமுதலிய அட்டபுட்பங்கொண்டு ஆன்மலிங்கத்திலே சிவபிரான் திருவடி பூசிக்கப்படுங்கால், அவர் எங்ஙனம் ஆன்மாவுக்குப் புலப்படுகின்றுர்? அகூ.
- கசுஅ. கொல்லாமைமுதலிய எட்டையும் உணர்த்தும் சிவாதமப்பிர **மாணம் யா**து? கூO, *கூக*.
- ககுகை. அந்தரியாகபூசை செய்யுங்கால் எந்த உபகாணங்களே மனசி **ை**ற் கருதிப் பூசித்தல்வேண்டும்? கூடி.
  - கஎ௦. புறத்துள்ள யாகங்களினும் எது மேலாயது? கூடி.
- இங்ஙனம் அந்தரிபாகபூசையை வியந்து எந்த ஆகமம் கூறுக்ன்றது? கூட
  - களஉ. வாருத்தமறவுப்பும்வழி யா து கூறுகின்றது? கூசு.
- ்கள**ா. அ**றபத்துமும்மைநாயன்மாருள்ளே எவர் அந்தரியாகபூசை செய்து முத்தி அடைந்தார்? கூடு.
  - களச. அங்ஙனம் பூசை செய்தமைக்குப் பிரமாணம் சொல்க? கூகு,

சிறப்பதிகாரம்.

பயூனியல்.

## பத்தாஞ் சூத்திரம்.

- க. மிவெ**ெநகர**் மக்னில்ஸ்டியீ**ந**வர் திக்பி இரை பாடிர்ஸ் ஸ். ரஹோ வைகி ஸா நு-லை திர**ாந**ி கிவேகைக்பம் கத் சித்தஸ்தததிரு ஸ்வவிருத் திக்ப மலமாயாத்யசம்ஸ்பிஷ்டோ பவதி ஸ்வா நபு திமாக!!
- உ. (இ—ள்.) மி வே ந வெளைசுடு உ**த**் விஃ் \_ சிவனேடு ஒற்றமை அடைந்த ஆன்மா; **த**ஜயீ நஸ்வு திகூ் = அச்சிவன் வயத்தஞைகலாகிய தன் விருத்தியை யுடையனும்; இூரோயா சூலி கூஸ<sup>்லை</sup> படி - மலம் மாயை முதலியவற்றுல் தொடக்குண்ணு தவனும்; ஸா ந**ு உூ** திரோது உவைதி \_ = சுவா நபூதியாகிய சிவபோகமுடையனுவன்.
  - டி. அவனே தானே யாகிய வந்நெறி யேக ஞகி பிறைபணி நிற்க மலமாயை தன்னெடு வல்விணே யின்றே.
- ச. (இ-ள்.) அவனே தானே ஆகிப அக்கொறி = (பெத்தகிஃவில்) அவ்வான்மாவே தானேயாய்ச் சிவன் கின்ற அம்முறையானே; ஏகளுகி இறை பணி கிற்க = (முத்திகிஃவில்) சிவனே தானெனுமபடி ஆன்மா இறைபணியில் கிற்குமாயின்; மலமாயை தன்றெடு வல்விணே இன்று = மலம் மாயை என்ப வற்றேடு வலியகன்மமும் இல்ஃயாம்.
  - **டு.** (க—ரை.) பாசகூஷையம் பண்ணுமாறு உணா,த்தோ<sup>இ</sup>ன்றது.
- சு. (க-பொ.) எழாஞ் சூத்திரத்திறை சாதித்தம் பொருளியல்பும், எட்டாஞ் சூத்திரத்திறை சாதித்துப் பேறப்படும் போருளியல்பும், ஒன்ப தாஞ் சூத்திரத்திறை சாதித்துப் பேறப்படும் போருளியல்பும், ஒன்ப தாஞ் சூத்திரத்திறை சாதிக்குமாறும் உணர்த்தி, இனி அச்சாதனத்திறைல் எய்தும் பயனியல்பு வகுததுக் கூறப்படுகின்றது. பாசக்ஷயமும் (பாசவீடும்), சிவப்பேறும் எனப் பயன் இருவகைப்படும். அவ்விரண்டி ஹன்ளே சுட்டுணர்வி ஹைகிய எகதேசக்காட்சி திருவஞ்செழுத்தின் உச்சரிப்பிறைற் பற்றறக் கழியும். அது கழிதலிறைற் பெறப்படுவது ஆன்மசுத்திபாம். ஆன்மசுத் தியின் பயன் பாசக்ஷையமேபாம். ஒன்பதாஞ் சுத்திருத்திற் பாசக்ஷையம் எய்து

மாற சிந்தணேசெய்தபொருளேத் தெளிய உணர்த்துவது பத்தாஞ்சூத்திரம் என்பதாம்.

- எ. இச்சூத்திரம் ஞானத்துயோகமாகிய தெளிதலே உணர்த்தைகின் நது. இது நிதித்தியாசனம் எனவும் படும்; சிவயோகமுமாம், ஆதித்தகிர ணத்தைக் கலந்த கண்போல ஆன்மா திருவருளோடு அழுந்தாது சேர்ந்து அருளாய்நிற்றில சிவயோகம். இது ஞானயோகஸ்தானமாய், ''தில்லே வட்டமாய்,'' ''அறிவினெல்ஃயாய திருத்தில்லேயெல்லே'' யாயுள்ள துரிய சிதம்பரத்தின்பாலதாம் என்பது.
  - அ. (சு. பி. பொ.) சிவஞானக்கண்ணிஞல் ஆன்மாவிலே நாடப்பட்ட சிவன் பொருட்டன்மையால் ஆன்மாவுக்கு வேறேயாயினும், வேறு காணப் படாது யானே கண்டேன் என்னுமாறு ஆன்மாவேயாய்கின்ற பெத்தகிஃவிற் போல, ஈண்டு (ஆன்மா தானென வேறு காணப்படுமாறின்றி அச்சிவனே யாமாறு ஒற்றுமைபட்டுத் (தான் பணி நீத்தலாகிய இறைபணியிலே) சேலியாது கிற்பின், ,மலம் மாயை கன்மம் என்னும் மூன்றும் இல்ஃவாய் ஒழியும்.

#### கூ. ஈண்டு ஒற்றமைப்படுதலாவாது

- (1) குடம் உடைந்தபோது குடாகாயமும் மகாகாயமும் ஒன்று தல் போல ஒற்றுமைப்படுதலோ? →
- (2) இன்றேல் வெள்ளியை இப்பி என்பதுபோல விபரீதக்காட்சி யான் ஒற்றுமைப்படுதலோ?
- (3) இன்றேல் மண்ணே குடம் என்பதபோல ஒன்று திரிக்து மற் ெருன்*ரு*ப் ஒற்றமைப்படுதலோ?
- (4) இன்றேல் வெள்ளே சிறமும் தாமரையும்போல குணகுணித்தன் மையால் ஒற்றுமைப்படுதலோ?
- (<sup>5</sup>) இன்றேல் தியும் இரும்பு**ம்போல ஒன்றி**ெனு**ன்று கலத்தலால்** ஒற்றுமைப்படுதலோ?
- (6) இனறேற் பாலும் நீரும்போலப் பிரிக்கப்படாத இயல்பிஞல் ஒற் அமைப்படுதலோ?
- (7) இன்றேற் கருடனும் மாந்திரிகனும்போலப் பாவணமாத்திரையி ஞல் ஒற்றுமைப்படுதலோ?
- (8) இன்றேற் காய்ச்சுய இரும்பின் கீர்போல ஒன்றின் ஒன்று லயமாதலால் ஒற்றுமைப்படுதலோ?

- (9) இன்றேற் பேயும் ,பேய்பிடியுண்டவனும்போல ஆவேசத்திஞல் ஒற்றுமைப்படுதலோ?
- (10) இன்றேற் காட்டத்தில் அங்கிபோல விளங்காமையான் ஒற்று மைப்படுதலோ?
- (11) இன்றேற் சூரியனெளியின் விளக்கொளிபோலச் சத்திகெட்டு நிற்றலால் ஒற்றுமைப்படுதலோ?
- (12) இன்றேல் தஃவனும் தஃவியும்போல இன்பதுகர்ச்சிமாத்திரை யான் ஒற்றுமைப்படுதலோ?
- (13) இன்றேல் ஈட்பினர் இருவர் போல ஈட்பின் மிகுதியால் ஒற்று மைப்படுதலோ?
- (14) இன்றேல் ஆவும் ஆவும்போல ஒப்புமைமாத் திரையான் ஒற்று மைப்படு தலோ? என்ற அவ்வச்சமயத்தார் கூறம் ஐயப்பாடுகளெல்லாம் பொருந்தா என்ற கொண்டே, சுவபெருமான் ஆன்மாவுக்கு வேறேயாயினும் பெத்தகாலத் தில் அச்சிவபெருமான் அவ்வான்மாவேயாய் ஒற்றுமைப்பட்டு கின்றவாறுபோல, (முத்தி நிலேயில் ஆண்மா சிவனேயாய் ஒற்றுமைப்பட்டு, ஏகளுகியிறைபணி நிற்றல், வேண்டும் என்று பெறப்பட்டது.

# முதலாஞ் சூர்ணிகை.

- கo. அ<u>ரனு</u>டன் ஒன்றுகி நில்.
- கக. (சூ. பொ.) அந்த ஆன்மா தான் என வேற காணப்படுமாறின் றிச் சிவனேடு ஒற்றுமைப்பட்டு ஏகனுகி நின்முல், யானும் எனதும் எனப் பகுத்துக்காணும் மயக்கவுணர்விற்கேதுவாகிய மலம் நீக்கி அச்சின்பிரானது திருவடியாகிய சிவானந்தத்தைப் பெறுமாதலான், அந்தச் செருக்கு நீங்கு தற்குக் காரணமாதல்பற்றி, சிவபெருமான் இந்த ஆன்மாவேயாய் நின்றமை போல, அச்சிவபெருமானேடு ஆன்மா ஏகனுகிற்றல் வேண்டுமென்பதாம்.
- கஉ. பானும் எனதும் எனப் பகுத்து நிறகும் உணர்வே (முயக்க உணர்வு) என்றமையை உதாரணங்கொண்டு விளக்கு கின்முர்:—
- கடி. (வெ. பொ.) ஆன்மாவாகிய ஞாதாவையும், சிவமாகிய ஞேயத் தையும், யான் என்றம் அவன் என்றம் பகுத்தறிக்கு நிற்பார்க்கும் யானே என நிற்பார்க்கும் போல அவ்வாற கரு துகின்ற (ஆன்மபோதம்) முற்பட்டுத் தோன்றுமாதலான், அது தோன்றுங்காற் சிவனுகிய தான் என்று ஒரு முதல் காணப்படுமாறின்றித் தான் அவ்வான்மாவேயாய்க் காணப்பட்டும், இனி

''யான் என்ற ஒரு முதல் காணப்படுமாறில்லே என்றறிக்து சிவனே முழுவ தும் எனக் காண்பாரை'' அங்ஙனம் வேற காணப்படுமாறில்லே என்று தனது திருவடி விபாபகத்துள் வியாப்பியமாய் அடக்கி நிற்கச் செய்து தானே முழு வதுமாய்க் காணப்பட்டும் நிற்பன்.

கச. இதுபற்றியே, மாணிக்கவாசகசுவாமிகள் ''நல்வினேத் தெய்வம் இவளேக் களவின்கட் கூட்ட, அமுதமும் அதன்கட் கரந்துநின்ற சுவையு மென்ன என் நெஞ்சம் இவள்கண்ணே ஒடுங்க, யான் என்பதோர் தன்மை காணுதொழிய, இருவருள்ளங்களும் ஒருவேமாமாறு கரப்ப, ஒருவேமாகிய ஏகாந்தத்தின்கட் பிறந்த புணர்ச்சிபபேரின்பவெள்ளம் யாவரான் அறியப் படும்" என்பதுபற்றிச் ''சொற்பா லமுதிவள் யான்சுவை பென்னத் துணிந் திங்ஙனே, நற்பால் விணத்தெய்வர தந்தின்ற நானிவ ளாம்பகு திப், பொற் பாரறிவார்" என்றருளிச் செய்தார். இங்கே இவள் எனச் சுட்டப்பட்டது சிவபரம்பொருளே என்றம், பேரின்பவெள்ளததை அடைந்தவன் ஆன்மா என்றம் அறியற்பார்ளும்.

### கடு. திருநாவுக்காசு நாயனுரும்,

''எம்பிரா கென்றதேகொண் டென்னுளே புகுந்துஙின்றிங், கெம்பிரா டைட்டவாடி யென்னுளே யுழிதர்வேண், பெம்பிரா னேன்னேப் பின்ணேத் தன்னுளே கரக்குமென்ற, லெம்பிரா னென்னினல்லா லென்செய்கே னேறை பேனே"

என்று அருளிச்செய்தார்

ககு. திரண்டாம் பயனேனுந் திரவர டெளியிற் சென்றுசென் றணுவாயித் தேயிந்துதேயிந் தொன்ற மேன்றிறை யியற்கை யியம்புத றதம்

என்ற உமாபதி திவாசாரியர் தமது சங்கற்பநிராகாணத் திற் பரமசித்தார்தமாக (மாணிக்கவாசகசுவாமிகள் திருவாக்கை) முடிவின்கண்ணே எடுத்து ஒதிய வாறே, ஸ்ரீபஞ்சாக்ஷரத்தில் உய்த்துணர்நது நிற்றலே ஏகஞகி நிற்றலின் பொருளாம்.

கள. வாதமைலம் போக்கி ஆன்மசுத்திபண்ணு தற்குப் பஞ்சாக்ஷரத் தை விதிப்படி உச்சரிததலே சாலும், அதற்குமேல் ஏகனுதிநீற்றல் எதன் பொருட்டாமெனின், அங்ஙனம் சிற்றலால் யான் எனப்படும் ஞாதாவும், எனது எனப்படும் ஞானமும், அதற்கு விஷயமாய் எனது எனப்படும் ஞேய முமாகப் பகுத்துக்காணும் மயக்க உணர்விற்குக் காரணமாகிய மலவாசனே கீங்கும்; அது கீங்கிறை சிவரைர் திருவடியாகிய சிவானந்தந்தை அதுபுவிக் கும்; ஆதலால் மலவாசணே கீங்கிச் சிவானந்தத்தை அடைதற்கு ஏகனுகி கிற்றலாகிய இது சாதகமேயாம.

- க*அ. வ்*ஸ்தோலவொளியாகிய கண்ணெளியும் சூக்குமவொளியாகிய விளக்கோளியும் *அத்தூ*விதமாய்க் கலந்து நிற்கு நிலே பிரித்**தறிய** வாசாமையான்,
- ககூ. கண்ணெளியாய்க் காணுங்காற் காணுந்தன்மையே முணேத் தைத் தோன்றுமாகலான், அப்போது விளக்கொளி இருந்தும் இல் லேத்தானே;
- உ<sup>0</sup>. இன்றேல் விளக்கொளிபாய்க் காணுங்காற் காட்டும் தன்மையே முணத்துத்தோன்றுமாகலான் அவ்வழி கண்ணெளி இருந்தும் இல்லேயாமே;
- உக. கண்ணெளியும் விளக்கொளியும் எனப்பகுத்துக் காணப்புகினும், காணுந்தன்மையே முற்பட்டுத் தோன்றுதலால் விளக்கொளி திரிவுபுலனு கக் காணப்படுவதல்லது தெளிவுக்காட்சிப்படுமாறில்லே;
- உஉ. அதபோல ஸ்தூல அறிவாகிய ஆன்மாவும் சூக்கும அறிவாகிய சிவனும் அத் துவிதமாய்க் கலக்துகிற்கு கி‰யும் பிரித்தறிய வாராமையால்,
- உடி. **ஆ**ன்மாவாய்க் காணுங்கால் ஆன்மபோ**தமே** முணே**த்துத்** தோன்றுமாகலால் அவ்வழி சிவனிருர்தும் இல்லேயாமே;
- உச. இன்றேற் சிவஞய்க்காணுங்காற் காட்டுந்தன்மையே மு**ணத்** தைத் தோன்றுமாகலான், அவ்வழி ஆன்மா இருந்தும் இல்லேயாமே;
- உடு. இனி ஆன்மாவும் கிவனும் எனப் பகுத்துக் காணப்புகினும் தற்போதமே முற்பட்டுத் தோன்றமாகலான், அவ்வழியும் கிவன் திரிவுக் காட்சிக்குப் புலகைக் காணப்படுவரன்றித் தெளிவுக்காட்சிக்குப் புலனும் கிற்குமாறில்ஃவாம்; ஆதலால் (ஆன்மா தான் என்றெருமுதல் காணப்படாத எல்லாம் கிவனே எனக் காண்டல் தெளிவுக்காட்சியேயாம்.)
  - 2.சு. கண்ணுக்கு ஒளியிருத்தலிலைன்றே, சூலி தலுக்கு ஒளியிருத்தலிலைன்றோ**வி**மகி| ஆதித்ய& சக்ஷுபர்பூத்வாகிணீ பிராவிசத்।
- உஎ. <sup>66</sup>ஞாயிற கண்ணுகி இரு கண்களுள்ளே பிரவேசி**த்தான்**" என்ற ஐதரேயசுருதி கூறகின்றமையானும்,
  - உஅ. **உர**க்கு நிரை திரை மி சாட்சுஷோ ஹி ரச்பி
- உகு. 'கேண்ணுக்கு ஒளி உளதன்றே'' என்று நியாயசாஸ்திரம் கூறு கின்றமையானும்,

ா.o. வனஷ ருலொ யவக்ஷுு ி ஏஷ சசா யச்சட்சு ி

பிருகதாரணியசுருதி கூற, அதற்குச் சங்கராசாரியர்

கை. ெதெ≋வு∘ ஹி வக்ஷு⊸்| தைஜஸம் ஹி சட்க∂।

**நட 2. ''ஒனி**யுடைத்தன்றே கண்'' என்ற பொருள் கூறுகின் றமையானும்,

நாக. (கள்)ரு வெக்கிஷ் கூறி கூறி கூறி இல்லி ் இரியிழ் (தர்ரி)ருபைக்கிஷ்டத்வாச்சட்சுஸ்தைஐஸ்மிர்திரியம்।

நடை "கண்ணுனது ரூபடுமான்றையே விஷெயீகரித்தலால் ஒளியுடைய இந்திரியமேயாம்" என்ற பவுட்கராகமும் கூறுகலானும் கண்ணுக்கு ஒளி இல்லே என்று கூறும் பித்தர் கூற்றுப் பொருந்தாதாம் என விமிக்க. கண் ணுக்கு இயல்பாய் ஒளியில்ஃலாயின், அது இருட்காலத்தில் இருட்டை இருட்டென்று எங்ஙனம் அறிய வன்மையுடையதாயிற்றே? ஆதலால் இயல் பாகக் கண்ணுக்கு ஒளி உண்மி என்பதாம்.

# இரண்டாஞ் சூர்ணிகை.

#### \_\_\_\_

ஈ.டு. உன் ருேழிலேல்லாம் அரன்பணி என்ற கோள்.

நகை ஆன்மாவான த தனது அற்ப இச்சையும், அற்பஞானமும், அற்பசெய்கையும் கிய இம்மூன்றம் கிவபெருமான த இச்சாசத்தியும், ஞான சத்தியும், கிரியாசத்தியுமின்றி நிகழமாட்டாமையின், அஃதாவது, ஆன்மா வானது தனது விருப்பு சிவபெருமானது இச்சாசத்தி இன்றியும், தனது அறிவு அவாது ஞானசத்தி இன்றியும், தனது செய்கை அவரது கிரியா சத்தி இன்றியும் நிகழமாட்டாமையின், சிவனுடைய விருப்பேயன்றித் தனக்கு விருப்பில்லே என்றம், சிவனுடைய அறிவேயன்றித் தனக்கு அறி வில்லே என்றம், சிவனுடைய செய்கையேயன்றித் தனக்குச் செய லில்லே என்றம் உணர்க்து

ங.எ. ஒங்குணர்வி லுள்ளடங்கி யுள்ளத்தி லின்பொடுங்கத் தூங்குவர்மற் றேதுண்டு சொல்

என்றவாறு, சிவபெருமானது மிக ஓங்கிய திருவடிவியாபகத்துக்குள்ளாக அடங்கி, இந்தப் பேரின்பப்பேற பெற்றேன் என்னும் கொச்சிதமும் அவ ாது இன்பசத்தியாலாயதென்றறிந்து, அந்தப் பூரணநிலேயில் விசாரமற்றுத் தூங்குங்கால், பிரபஞ்சம் கிறிதம் தூக்குமாறில்லே. பிரபஞ்சம் தாக்கா தொழியவே, மறமைக்குக் காரணமாகிய விணயும் ஏருதா. அங்ஙனம் ''பல்லடியார்'' என்றற்றெடக்கத்த தேவாரத்தில் ''செல்லடியேநேருக்கித் திறம்பாது சேர்ந்தவர்க்கே சிததிமுத்தி செய்வான்'' என்ற கூறப்பட்ட பிரகாரம், சலியாது நிற்றல் தான் இறைபணியில் வழுவாது நிற்றல், எனப் படும்; திருவடிவியாபகத்துள் நில்லாது அதனேவிட்டு நீங்கிற்பின் பிரபஞ்சம் தாக்கும்; அது தாக்கவே, விருப்பு வேறுப்புச் சாரும்; அவை சாரவே, பிற விக்கு வித்தாகிய பெத்தநிலே வந்து தலைப்படும். ஆகலான், மோயை கண்டுங் களின் வாசண அற்றுப்போதறகு உபாயம் இது என்று அறிந்து இறைபணியிற் சலியாது நிற்க என்பதாம்.

- ா அ. மு. தலாஞ் சூர்ணிகையிற் கூறப்பட்டவாறு, சிவபெருமானி டத்த ஆன்மா ஏகனுப்ரின்றுல், ஞாதாவும், ஞானமும், ஞேயமும் வனப் பகுத்துக்காணும் மயக்க உணர் கிறகு ஏதுவரகிய மலவாசீண ரீங்கும்.
- ந.கு. இறைபணி நின்முல், உடம்போடுநிற்குமிடத்து அநபவித் தற்கு வேண்டப்படும் பிராரத்தவிணயும், அதுபற்றிவரும் ஆகாமியவிண யும் பிரவேசிக்கமாட்டா என்ற விளக்கப்படுகின்றது:—
- ச0. (வெ. பொ.) (1) விண்சனே நகர்தற்கும் ஈட்டுதற்கும் கருவி யாகிய செவி, வாய் முதலிப இர்திரியங்கள் சிவபெருமானது உடைமையா சிப மாயேயமாமன்றி ஆன்மாவாகிய நாமாவன அன்ரும்;) அவ்விந்திரியங்கள் தொழிற்படுதலும் சிவபிரான் வயத்தானன்றி நம் வயத்தான் அன்ரும்.) அந் தச் செவி முதலிய இந்திரியங்கள் சத்தாதி வரக்காதிகளே விடயித்தற்குத் துவரரமாயுள்ள தனுகாணபுவனபோகங்களும், அம் மாயேயமாவனவன்றி யரமாவன அன்று;) அவை தொழிற்படுதலும் முதல்வன் வயத்தானன்றி நம்வயத்தானன்றும்;
- (2) அவறரேடு கூடிஙின்ற விணகளே ஈட்டி நுகர்க்துவருகின்ற யாமும் எமது அறிவையும் செயலேயும் சிவபெருமான் விளத்கியபோது விளங்கியும், விளக்காதபோது விளங்காமலும், (இங்ஙனம் நமது ஞான இச்சாக் கிரியை கள் சிவபெருமான் ஞான இச்சாக் கிரியைகளேயின்றி நிகழாமையின்), (ஆன் மாக்களாகிய நாமெல்லாம் சிவபெருமானது அடிமையாகிய உடைமையாவே மன்றிச் சுவதந்திரராவேமல்லேம்;)
- (3) இங்ஙனம் பசுபாசங்களின் இயல்பை உள்ளபடி அறிக்து செய் வனவெல்லாம் சிவபெருமான் அருளின்வழிகின்று செய்யும் செயலாகக் கண்டுகொண்டிருப்பாராயின், இந்த இறைபணியாகிய அடிமைத்திறமுடை யார் எவ்வுடம்பினின்று எவ்விணகளேச் செய்யினும் அவ்விணகள் அவர்க் குப் பந்தமாகமாட்டா. அவ்வாகாமியவிணையைப் பிரியாது உடன்கொண்டு

வருவதாகிய பிராரத்தவிண்யும் தன்ணக் கூட்டும் சிவசன்னிதியிலே உடல் அறபவிப்பதாய்க் கழியும். ஏணேயோர்க்குப்போல அவ்விண அவர்க்கு எய் தாதாம்.

(பிருகதாரணியம், டு. எ, ககூ, உக, உஉ.)

ய\$ சுரோத்திரே திஷ்டந்ப\$ சுரோத்1மந்தரோ யமயத்பேஷத ஆக்மாந் தர்யாம்யமிருத\$ \யஸ்துவசிதிஷ்டந்பஸ்துவசமந்தரோயமயத்பேஷத ஆக்மாந் தர்யாம்யமிருத\$ \ யோவிஞ்ஞாநேதிஷ்டந்போ விஞ்ஞாநமந்தரோயமயத்யே ஷத ஆக்மாந்தர்யாம்யமிருத\$\

''எவர் சுரோத்திரத் தினும், துவக்கினும் (அங்ஙனம் ஏணயவற்றி னும்) இருக்து அச்சுரோத்திரம் துவக்கு முதலியவற்றையும் உண்ணின்று செலுத்துகின்று ரோ, எவர் ஆன்மாவிலிருக்து அதஃன உண்ணின்று செலுத்துகின்றுரோ, அவர் உன் அந்தரியாமியாகிய பரமான்மா எனப்படும் கிவனும்'' என்னுஞ் சரு திப்பிரகாரம், இவ்விக்கிரியங்களும் ஆன்மாவும் செலுத்தப்படுதலான் இக்திரி யங்கள் கிவபெருமானுக்கு உடைமையாம் என்றம், ஆன்மா அவர்க்கு அடி மையாம் என்றம் பெறப்பட்டது.

சஞ்சி தவிண் ஞாஞசாரியார் ஷடத் துவசோ, கண் செய்தபோது எரி பைச் சேர்ந்த வித்துப்போலக் கெட்டொழிந்தது; இங்கே பிராரத்தவிண்யும் ஆகாமியவிண்யும் உடலின் நகர்ச்சியாய் ஒழிந்தன.

சுக. அல்ல லென்செயு மருவிண யென்செயுந் தொல்லே வல்வினேத் தொண்டன்ற னென்செயுந் தில்லே மாநகர்ச் சிற்றம் பலவனர்க் கெல்லே யில்லதோ ரடிமைபூண் டேனுக்கே

என்று ஸ்ரீவாகிசப்பெருமான் அருளிய திருவாக்கினுைம் அறியற்பாற்று.

- சஉ. ஆகாமியவிணேயும் பிராரத்தவிணேயும் இறைபணிகிற்பார்க்கு அவர் உயிரைச் சாராது உடலின் அதுபவமாய்க் கழிந்துபோக, அவ்விறை பணி நில்லாத ஏணேயோர்க்கு அவ்விணேகள் உடலின் அதுபவமாய்ச் சென்று வருத்துதற்குக் காரணம் கூறி விளக்குதல்வாயிலாகச் சிவபெருமான் நடுவு நிலேயிற் பிறழ்ந்திலர் என்று கூறப்படுகின்றது:—
- சாட (வெ. பொ.) ''தன்ணயடைந்தார் விண தீர்ப்பதன்றே தலேயாய வர் தங்கடன்'' என்ற திருநாவுக்கரசுநாயஞாருளிச்செய்த பிரகாரம், தம்மி

டத்து அடைக்கலம் எனச் சார்ந்தவரை அவர்க்கு வரும் ஏதத்தை நீக்கி, அவர்க்குப் பற் கூட்கோடாய் நின்று இரசுதித்தல் உத்தமகுணமுடையார்க் குக் கடமையா தலின், சிவபிரான் ஏணயோரை விடுத்துத் தம்மைச் சார்ந்த வரைப் பா துகாப்பாராய், அதுபற்றி நடுநிலேயினின்று கோடினேரல்லராய்த் தம்மைச்சார்ந்து தமது திருவடித்தொண்டுப் பணியின் நிற்கவல்ல அடியார் சிவனேயாய் நிற்குமாறு நிறுவி, அவர்க்குவரும் ஆகாமியவிணத் தொடக்கில பாகச் செய்து, அவ்விறைபணி செய்யமாட்டாத பிறர்க்கு வரும் ஆகாமிய விணைய நியதிசேய்து அவர்க்குக் கொடுப்பாராதலின், அவ்விறைபணி நிற்பார் நிற்கமாட்டாதார் என்னும் இருவர்க்கும் உணவாகி நணுகி வந்து நணுகும் பிராரத்தவினேயும் அவ்வாறு செய்வார் செய்திக்குத்தக்க பயமை அறுவேறுவகைப்படச் செய்வர்.

- சச. இதபற்றிச் சிவபெருமான் நடுவு நிலேமையுடையராவாரன்றி, கோட்டமுடையாராகாசென்பது ஏணேச் சமயத்தார்க்கும் ஒப்பமுடிந்த பக்ஷுமாம்.
- சுடு. சிவப்பணியினிற்கும் ஞானிகளுக்கும் பிராரத்தவிணே தாக்கு மென்பது ''திணத்துணேயேனும் பொறேன் றயராக்கையின் றிண்வஃயே'' என்றற்றெடுக்கத்தனவாகிய மாணிக்கவாசக்கவாயிகள் திருவாக்குகளால் அறியப்படுவதேயாக, இறைபணிநிற்பார் உலகின்கண்ணே செய்யும் நன்மை தீமைகள் (நன்மை தீமைகள் இவ்விறைபணிநிற்பார்க்குச்) செய்வாரிடத்தே இசையச் செய்வர் சிவபெருமான் என்றதனேடு மாறுபடுகின்றமையால், பிராரத்தவிண்வாயிலாக ஆகாமியவிணே பிறவிக்கு வித்தாய் நில்பெறுமே யெனின், அந்தப் பிராரத்தவிண் தாக்கினமைக்குக் காரணம் உரைத்து, அது செய்வோர் செய்திப்பயனுப் ஒழியுமென்ற கூறப்படுகின்றது:—
  - சகு. (வெ. பொ.) தன்பால் வைத்தெடுக்கப்பட்டொழிக்க பெருங் காயத்தினின்றம், அதன் வாசத்தை வாங்கிக்கொள்ளும் பாத்திரத்தின்கண் அக்க வாசம் மங்கிப்போய் மெலிதாய் மணக்குமாறபோல, நான் அவன் என்று தியானித்துச் சோகம்பாவின எனப்படும் சிவோகம்பாவின செய்து இறைபணிநீற்கும் தத்துவஞானிக்குப் பயிற்சுவயத்தினைல் அவ்வாறு தியா னிக்கின்ற ஆன்மபோதமாகிய தற்போதம் முணத்துத் தோன்றுதலுண்டா மாதலின், அதுபற்றிப் பிராரத்தவினயும், அதற்கு வாயிலாக உடம்பு முத விய மாயேயமும் மங்கிப்போய் வாசினமாத்திரையாய் மெலிதாய் வக்து தாக்குமாயின், அக்தத் தத்துவஞானி பின்னர்ப் பகுத்துணர்வு உதித்து ''ஏகனுகி இறைபணி நின்று" சத்தாயுள்ள சுவனேயாக் தன்மையினைல், ஒரோவிடத்து அவ்வாதனேபற்றிப் பிறழ்க்தாலும் பிறழுவொட்டாது அக்க மெய்ப்பொருட் சிவனைய அச்சிண உணர்க்து கிற்பானுதலினைல், அவ் வாகாமியவிண மறுபிறவிக்கு வித்தாய் கிலேபெற்று முறகுதலின்றித் தனக் குப் பற்றுக்கோடாகிய தனுகாணுகி மாயேயுக்தோடு கெட்டொழியும் என்க.

வருவதாகிய பிராரத்தவிணயும் தன்ணக் கூட்டும் சிவசன்னி தியிலே உடல் அநுபவிப்பதாய்க் கழியும். ஏணேயோர்க்குப்போல அவ்விண அவர்க்கு எய் தாதாம்.

(பிருகதாரணியம், டு. எ, ககூ, உக, உஉ.)

ய<sup>©</sup> சுரோத்திசே திஷ்டந்ப<sup>©</sup> சுரோத்பமந்தரோ யமயத்யேஷத ஆத்மாந் தர்யாம்யமிருத<sup>© |</sup> யஸ்துவசிதிஷ்டந்பஸ்துவசமந்தரோயமயத்யேஷத ஆத்மாந் தர்யாம்யமிருத<sup>© |</sup> யோவிஞ்ஞாநேஷ்டந்யோ விஞ்ஞாநமந்தரோயமயத்யே ஷத ஆத்மாந்தர்யாம்யமிருத<sup>©</sup>!

''எவர் சுரோத்திரத்தினும், துவக்கினும் (அங்ஙனம் ஏணேயவற்றினும்) இருக்து அச்சுரோத்திரம் துவக்குமுதலியவற்றையும் உண்ணின்று செலுத்துகின்று ரோ, எவர் ஆன்மாவிலிருக்து அதஃன உண்ணின்று செலுத்துகின்றுரோ, அவர் உன் அந்தரியாமியாகிய பரமான்மா எனப்படும் சிவனும்" என்னுஞ் சுரு திப்பிரகாரம், இவ்விக்கிரியங்களும் ஆன்மாவும் செலுத்தப்படுதலான் இந்திரி யங்கள் சிவபெருமானுக்கு உடைமையாம் என்றம், ஆன்மா அவர்க்கு அடி மையாம் என்றும் பெறப்பட்டது.

சஞ்சிதவிண் ஞாஞசாரியார் ஷடத்துவசோ,கண செய்தபோது எரி பைச் சேர்ந்த வித்துப்போலக் கெட்டொழிந்தது; இங்கே பிராரத்தவிண்யும் ஆகாமியவிண்யும் உடலின் நுகர்ச்சியாய் ஒழிந்தன.

சுக. அல்ல லென்செயு மருவிண யென்செயுந் தொல்லே வல்விணத் தொண்டன்ற னென்செயுந் தில்லே மாநகர்ச் சிற்றம் பலவனர்க் கெல்லே யில்லதோ ரடிமைபூண் டேனுக்கே

என்று நீவாகீசப்பெருமான் அருளிய திருவாக்கினைும் அறியற்பாற்று.

- சஉ. ஆகாமியவினேயும் பிராரத்தவினேயும் இறைபணிநிற்பார்க்கு அவர் உயிரைச் சாராது உடலின் அநுபவமாய்க் கழிந்துபோக, அவ்விறை பணி நில்லாத ஏணேயோர்க்கு அவ்விணேகள் உடலின் அநுபவமாய்ச் சென்று வருத்துதற்குக் காரணம் கூறி விளக்குதல்வாயிலாகச் சிவபெருமான் நடுவு நிலேயிற் பிறழ்ந்திலர் என்று கூறப்படுகின்றது:—
- சாட (வெ. பொ.) ''தன்ணயடைந்தார் விணே தீர்ப்பதன்றே தலேயாய வர் தங்கடன்'' என்ற திருநாவுக்கரசுநாயரைருளிச்செய்த பிரகாரம், தம்மி

டத்து அடைக்கலம் எனச் சார்ந்தவரை அவர்க்கு வரும் ஏதத்தை நீக்கி, அவர்க்குப் பற்றுக்கோடாய் நின்று இரசுதித்தல் உத்தமகுணமுடையார்க்குக் கடமையாதலின், கிவபிரான் ஏணயோரை விடுத்துத் தம்மைச் சார்ந்த வரைப் பாதுகாப்பாராய், அதுபற்றி நடுநிலேயினின்று கோடினோல்லராய்த் தம்மைச்சார்ந்து தமது திருவடித்தொண்டுப் பணியின் நிற்கவல்ல அடியார் கிவனேயாய் நிற்குமாறு நிறுவி, அவர்க்குவரும் ஆகாமியவிணத் தொடக்கில ராகச் செய்து, அவ்விறைபணி செய்யமாட்டாத பிறர்க்கு வரும் ஆகாமிய விணைய நியதிசேய்து அவர்க்குக் கொடுப்பாராதலின், அவ்விறைபணி நிற்பார் நிற்கமாட்டாதார் என்னும் இருவர்க்கும் உணவாகி நாணுகி வந்து நணுகும் பிராரத்தவின்யும் அவ்வாறு செய்வார் செய்திக்குத்தக்க பயமைரது இருவேறவகைப்படச் செய்வர்.

- சச. இதபற்றிச் சிவபெருமான் நடிவுநிலமையுடையராவாரன்றி, கோட்டமுடையாராகாரென்பது ஏணேச் சமயத்தார்க்கும் ஒப்பமுடிந்த பக்ஷமாம்.
- சுடு. சிவப்பணியினிற்கும் ஞானிகளுக்கும் பிராரத்தவிணே தாக்கு மென்பது ''திணத்துணயேனும் பெர்றேன் அயராக்கையின் றிண்வலேயே'' என்றற்றெடுக்கத்தனவாகிய மாணிக்கவாசகசுவாமிகள் திருவாக்குகளால் அறியப்படுவதேயாக, இறைபணிநிற்பார் உலகின்கண்ணே செய்யும் நன்மை தீமைகள் (நன்மை தீமைகளே இவ்விறைபணிநிற்பார்க்குச்) செய்வாரிடத்தே இசையச் செய்வர் சிவபெருமான் என்றதனேடு மாறுபடுகின்றமையால், பிராரத்தவிணவாயிலாக ஆகாமியகிணே பிறவிக்கு வித்தாய் நிலேபெறுமே யெனின், அந்தப் பிராரத்தவிண தாக்கினமைக்குக் காரணம் உரைத்து, அது செய்வோர் செய்திப்பயனுப் ஒழியுமென்ற கூறப்படுகின்றது:—
- சகு. (வெ. பொ.) தன்பால் வைத்தெடுக்கப்பட்டொழிக்த பெருங் காயத்தினின்றம், அதன் வாசத்தை வாங்கிக்கொள்ளும் பாத்திரத்தின்கண் அக்க வாசம் மங்கிப்போய் மெலிதாய் மணக்குமாறபோல, நான் அவன் என்று தியானித்துச் சோகம்பாவின எனப்படும் சிவோகம்பாவின செய்து இறைபணிநீற்கும் தத்துவஞானிக்குப் பயிற்கிவயத்தினைல் அவ்வாறு தியா னிக்கின்ற ஆன்மபோதமாகிய தற்போதம் முணத்துத் தோன்றுதலுண்டா மாதலின், அதுபற்றிப் பிராரத்தவினயும், அதற்கு வாயிலாக உடம்பு முத லிய மாயேயமும் மங்கிப்போய் வாசணமாத்திரையாய் மெலிதாய் வக்து தாக்குமாயின், அக்தத் தத்துவஞானி பின்னர்ப் பகுத்துணர்வு உதித்து ''ஏகனுகி இறைபணி நின்று" சத்தாயுள்ள கிவனேயாக் தன்மையினல், ஒரோவிடத்து அவ்வாகளேபற்றிப் பிறழ்க்தாலும் பிறமுவொட்டாது அக்க மெய்ப்பொருட் கிவனைய அச்சிண உணர்க்து கிற்பானுதலினல், அவ் வாகாமியவிண மறுபிறவிக்கு வித்தாய் கிலேபெற்று முறுகுதலின்றித் தனக் குப் பற்றுக்கோடாகிய தனுகானைதி மாயேயுக்கோடு கெட்டொழியும் என்க.

சுஎ. பிராரத்தவாதனேயினுல் ஆகாகியம் மெலிதாய் மூண்டவிடத்து, சிவனுகிய அச்சிண உணர்ந்து நிற்றல் எங்ஙனம் என்று உவமைவாயிலாக விளக்கப்படுகின்றது:—

சஅ. (வெ. பொ.) சுடாமைக்குக் காரணமாக அக்கினிஸ் தம்பனஞ் செய்யவல்லார், அந்த அக்கினிமத் தியிற் கிடந்தாலும் தம்வெற்றிப்பாட்டினின்று நீங்காதவாறபோன்றும், குதிரை செலுத்து தற்குரிய அசுவசாஸ் தி எப் பயிற்சியில் வல்லார் அக்கு திரையின் வேகத்துட்பட்டாலும் தமது வெற்றிப்பாட்டினின்று நீங்காதவாறபோன்றும், இம்புலன்களில் அகப்படாமைக்கு உபாயம் யாதென்றுணர்ந்து, இம்புலன்கள் தம்முன்ளே வியாப்பியமாய் அடங்க, தாம் அவற்றை வியாபித்து மேற்பட்டு நிற்கும் முறையை ஆராய்ந்து, சிவபெருமானது (அருட்டிருவடி வியாபகத்தைத் தேலேப்பட்டு அந்த அச்சினே உணர்ந்து நிற்கவல்லார் அவவாகாமியவினே முருதல்பற்றி இம்புலவிஷயங்களிற் சென்று ராயினும், அதனைல் அவர் தம் வெல்வியை இழந்து பந்தத் தினைல் தொடக்குண்பாரல்லர்.

**പ്പെറ** ജൂറ്റ് മുസ്സിൽ)ഗൃയ്യം യിയിംഗ ഏറ്റെ മുത്യവഴിയും **എ**ള് ചൂട്ടു നില്ലാ ചെംത്രിയിയാന ഏറ്റെ വുത്തിനുള്ള അവര്യും **എ**ള്

யதா புஷ்காபலாச ஆபோ ந சிலிச்யந்**த ஏவ**மேவம் **விதிபாபம்** காம் ந சிலிச்யதே!

- நெo. ''தாமரையிஃயில் நீர் ஒட்டாததுபோல (பரப்பி<mark>ரமசிவஞகிய)</mark> அதணே அறிந்தவரிடத்துப் பாவகர்மம் பற்*ரு*து'' என்று சாந்தோக்கி<mark>ய</mark> சுருதியும்,
  - ருக. விழுவது பஞாகொமெ ஸ்டுவெ**ருவி ந**ிவைவிக்கி முஹாலிவிஷ்யா லென் விலு ஆந் ஆ**ாக் நெலிவ**ிடுக்கி பத்மபத்ரம் யதாதோயை: ஸ்வஸ்தைரபி ந விப்யதே சப்தாதிவிஷ்யாம்போபிஸ்தத்வஜ்ஞாகீ ந விப்யதே!!
- டு உ. "தாமரையிஃவானது தனக்கு ஆதாரமாய் கிஃத்தஜலங்களிஞல் எங்ஙனம் தொடக்குண்ணவில்ஃயோ, அங்ஙனம் ஞூனி சப்தூதி விஷயங் களிஞற் ரெடக்குண்ணன்" என்ற சிவதருமோத்தராகமமும் கூறியிருத்தல் காண்க.
- ♪ நெட சத்தோடு சார்ந்தவிடத்தும், அசத்தோடு சார்ந்தவிடத்தும் அதுவதுவாய்ச் சத்தசத்தாமியல்பினேயுடைய ஆன்மாக்கள் ஃம்புலஞைய அசத்தைச் சார்ந்தும் அதஞற் சிக்குண்ணுது வெல்வியடைதல் எப்படி என்று கூறப்படுகின்றது:—

- ருச. (வெ. பொ.) சத்தாகிய சிவபிராஞேடு கூடியவிடத்துச் சத்தா கிய சிவஞியும், அசத்தாகிய ஃம்புலன்களோடு கூடியவிடத்து அசத்தாயும், இங்ஙனம் சத்தசத்தாமியல்புடைய ஆன்மாவின் உண்மை உணர்க்தோன் சிவபிரான் திருவருளாலல்லது ஒன்றையும் காணூடிய், அவ்வருளின்வழி நின்று காணுமாயின், அப்போது பாசத்திலே பறறுச்செய்தல் கூடாமை யான், சத்தாகிய அப்பேருமானத் தஃப்பட்டோர் மிகச்சொலித்து எரியும் ஒளிக்கு முன் எதிர்ப்பட்ட அந்தகாரம்போல, அந்தச் சத்தாகிய சிவபிரா னது எதிரிலே தனது சத்தி ஏற்கமாட்டாத அசத்தாகிய ஐம்புலனுட் சிக்கி நிற்பாரல்லர்.
- டுடு. இங்ஙனம் சத்தாகிய சிவபிராணத் தஃப்பட்டுத் துரிய அருணி லேச் சுகப்பிரபைரி ஃபை அடைந்தோர்க்கு ஒருகாலும் பஞ்சகிருத்தியஞ் செய்யவேண்டுமென்றேனும், அட்டமாசித்தி செய்யவேண்டுமுன்றேனும், மற்ரெருசித்துவின்யாடல் செய்து உலகத்திற் பொருள் புகழ்பெறவேண்டு மென்றேனும் நிணவு உதிக்கச் சாவகாசமிராது; அங்ஙனம் அவர்க்கு அறி வுதிக்கப்பெறமாயின், அவர் அந்த அருணிஃயை அடைந்தாருமல்லர்; அந் தச் சுகத்தை அடைந்தாருமல்லர்; அமிர்தமுண்டு சுவைகண்டவன் மற்றேர் இழிவாகிய உணவை விரும்புவானே? விரும்புவானல்லன்; அதுபோலாம்.
- ருகு. இறைபணிநிற்பார்க்குப் பிராரத்தவிண சிவபிரான் சன்னிதி யில் உடற்புசிப்பாய் ஒழிவதன்றி, உயிர்ப்புசிப்பாய் மஹபிறவிக்கு ஆகாமி யவிணேயாய் ஏறமாறில்ல என்றம், இறைபணிநில்லாத எணேயோர்க்கு அது உயிருழாய் வருத்தும் என்றம்,
- டுஎ. இங்ஙனம் இறைபணி நிற்பார்க்கும், இறைபணி நில்லாதோர்க் கும் இருவேறுவகைப்படச் செய்தலாற் சிவபிரான் ''சார்ந்தாரைக்காத்தல்'' என்னும் முதுமொழிகொண்டு நடுநிலயினின்று வழவிஞரல்லர் என்றும்,
- ் டூஅ. பிராரத்தவாசணே ஒரோவிடத்து இறைபணிகிற்பார்க்கு வந்து தாக்கினும், அது அவரது திருவடிஞானத்திஞல் அழிவுறும் என்றும்,
- ருகு. அந்த இறைபணிகிற்பார் ஒவ்வோர் ஐம்புலவிடயத்துட்படி ஹும், அவர் அதறைப் பந்தத் தொடக்குணுர் என்றும்,
- கூட. சத்தாகிய சிவணத் *த*ஃப்பட்டோர் அசத்தாகிய ஐம்புலஞ்மாட் டெய்தி நிற்பாரல்லர் என்றும் கடைப்பிடிக்க.

## பத்தாஞ் சூத்திரத் தொகைப்பொருள்.

ஏழாஞ் சூத்திரத்திரைப் சாதிக்கும் அதிகாரியாகிய ஆன்மாவினி யல்பும், எட்டாஞ் சூத்திரத்தினுற் சாதித்தப் பெறப்படும் பொருளினியல் பும், ஒன்பதாஞ் சூத்திரத்திறை சாதிக்குமாறும் உணர்த்தி, இந்தப் பத்தாஞ் சூத் **தி**ரத் திறைற் சிவஞானவாயிலாக ஆன்மாவில் நாட்டப்பட்ட சிவன் பொருட்டன்மையால் வேறேயாயினும், வேறுகாணப்படாது **யானே கண்** டேன் எனுமாடி சிவன் பெத்தநிஃயில் ஆன்மாவேயாய் நின்றமைபோல, ஆன்மா முத்திரிஸேயிற் சிவ?ஞெடு ஏகஞுகிகிற்றல்வேண்டுடென்றும், அங்ஙனம் நான் என்றெருமுதல் இல்லே என்றறிநது செவனே முழுவதுமெனக் காண்பா `ரைத் தமது திருவடி வியாபகத்துள் அடங்கிஙிற்கச் செய்வ**ொன்றும், } ஆ**த லால் மலவாசணே நீங்கிச் சிவானந்தத்தை அடையுமாறு ஏகளுகிநிற்றல் சாதக மா மென்றும், ஆன்மாவையும் சிவணயும் பகுத்துக் காணப்புகின் தற்போதம் முணேத்தைத் தேரன்றமாதலான் அது (திரிவுக்காட்சியாம் என்றம், ஆதலால் கண்ணெளியோடு கூடியவிடத்தும் இது விளக்கொளி, இது ஆதித்தணெளி, இது சந்தொணெளி என அவ்வப்பெற்றியவாய்க் காணப்படும் விளக்கொளி முதலியவற்றின் காட்சி (தெளிவுக்காட்சியாமாறுபோல, ஆன்மா**வானது தான்** என்றெருமுதல் காணப்பம்மாறில்லே என்றுணர்நது முழுவதுஞ்சிவனே எனக் காண்டல் (தெளிவுக்காட்சியாம் தான் அம், பசுபாசங்களின் தன்மைகளே உள் ளவாறு உணர்க்**து (**ஆன்மாவானது தான் செய்பவற்றையெல்லாம் சிவஞர் அருளின்வழிஙின்று செய்தலே இறைபணிஙிற்றலாம் என்றும்) ஏகணுகிஙிற்ற லால் மலவாசனே நீங்கும் என்றும், இறைபணிநிர்றலால் பிராரத்தவினேயும் ஆகாமியவிணியும் ஆன்மாக்களுக்குப் பந்தமாக மாட்டாவாய் உட வின் அநுபவமாய்க் கழிர்துபோம் என்றம், ஏணேயோர்க்கு அவை உயிரி**ன்** அநபவமாய்ச் சென்று வருத்தும் என்றம், இங்ஙனம் இருவேறபடச் சுவபெருமான் செய்தலாற் ''சார்ந்தாரைக் காப்பது இறைவர் கடனும்'' என்னும் பழமொழிப்பிரகாரம் அவர் நடுவுகிஃயிற்றிரிக்திலர் என்றும், சுவோகம்பாவணேசெய்யும் தத்துவஞானியர்க்கும் பயி ற்சி வய த் தால் தற் போதம் முணத்துத் தோன்று தல்வாயிலாகப் பிராரத் தவிண மெலி தாய்வர்து முளுமாயின், அவர் அச்சிவளைய அச்சிண உணர்ந்து நிற்றலால் அதபிற விக்குவித்தாய் முறுகாது தனுகாணு மாபேபத்தோடு கெட்டொழியும் என்றம், அத்தத்துவஞானியர் ஐம்புலவிஷயங்களிற் சென்றுரேனும் <mark>தா</mark>மரை யிஃவின் நீர்போல அவர் அவற்றுற்றெடக்குண்ணுர் என்றம், அசத்தோடு சார்ந்த அசத்தாயும், சத்தாகிய சிவதேடுசேர்ந்த சிவனுயும், இங்ஙனம் சத்தசத்தாமியல்பிணயுடைய ஆன்மாவின் உண்மை உணர்ந்தோர் திருவரு ளின் வழிநின்று அணத்தையும் காணுவாராயின், பாசப்பற்றெழிந்து சத்தா கிய சிவீன்த் தஃப்பட்டமையால், ஒளிமுன் எதிர்ப்பட்ட இருள்போலச் சிவபான்முன் தன் சத்தி முணக்க வலியில்லாத இம்புலனில் அடப்படமாட் டார் என்றும் உணர்த்தப்பட்டதாம் என்க.

## பத்தாஞ் சூத்திரப் பரீணைவினுக்கள்.

- **க. சூ**த்திரப்பொருள் யா*த*ு? சு.
- உ. சூத்திரக்கரு**த்**துரை யாது? டூ.
- **ஈ**. **ஏ**ழாஞ் சூத்திரத்தில் எந்தப் பொருள் கூறப்பட்டது? சு.
- ச. எட்டாஞ் சூத்திரத்தில் எந்தப் பொருள் கூறப்பட்டது? சு.
- ரு. ஒன்பதாஞ் சூத்திரத்தில் எது கூறப்பட்டது? சு.
- சு. இந்தப் பத்தாஞ் சூத்திரத்தில் எவ்வியல்பு கூறப்படுகின்றது? சு.
- எ. பயன் எத்தணே வகைப்படும்? சு.
- அ. 🤟 பஞ்சாகூரத்தின் உச்சரிப்பினுல் எது பற்றறக்கேழியும்? கு.
- கூ. **அ**க்கழிவினுல் எது பெறப்படும்? கூ.
- கo. **ஆ**ன்மசுத்தியின் பயன் யாது? சு.
- கக. ஒன்பதாஞ் சூத்திரத்திற் பாசக்ஷயம் எய்துமாறு சிர்தித்த பொருளே நிதித்தியாசனஞ் செய்யுமாறு கூறுவது எர்தச் சூத்திரம்? சு.
  - கஉ. தெளிதல் என்றது யாது? எ.
  - கடி. இது மற்றெப்பெயர் பெறும்? எ.
  - கச. சிவயோகமாவது யாது? எ.
  - கடு. இது எந்த ஸ்தானம்? எ.
  - கசு. தில்ஃவட்டமும் அறிவினெல்ஃயும் எதணச் சுட்டும்? எ.
  - கஎ. சூத்திரப் பிண்டப்பொருள் யாது? அ.
- கஅ. ஆன்மா தான் என வேறுகாணப்படுமாறின்றிச் சிவனேயாய் எதுபோல ஒற்றுமைப்படுதல்வேண்டும்? அ.
- ககூ. பின் எவைபோல ஒற்றுமைப்படலாகாது? கூ, (10) முதலியவற் நிற் கூறப்பட்டிருத்தல் காண்க.
  - **உo**. *முத*லாஞ் சூர்ணிகை யாது? கo.
  - உக. *அ*தன் பொருள் யா*து*? கக,

- உஉ. யானும் எனதும் எனப் பகுத்துக் காணும் உணர்வு யாது எனப்புடும்? கஉ.
- உஈ. சிவபிரான் பெத்தகாலத்தில் ஆன்மாவேயாய் நின்ற முறை போல முத்திகாலத்தில் ஆன்மா எப்படி நிற்றல்வேண்டும்? கக.
- உ.ச. சிவமாகிய ஞேபத்தையும், ஆன்மாவாகிய ஞாதாவையும் எங்ங னம் பகுத்தறிகின்ருர்? கடி.
- உ**டு. அ**ங்ஙனம் பகுத்துக்காண்பார்க்கு எது முற்பட்டுத் தோன் அம்? க**ந**.
- உசு. ஆன்மபோதம் முற்பட்டுத் தோன்றுங்காலத்திற் கிவபிரான் எப்படி நிற்கின்*ரு*ர்? க*ந*ு.
- உஎ. பான் என்றெருமுதல் காணப்படுமாறில்லே என்று அறிந்து எல் லாம் சிவமே எனக் காண்பாரைச் சிவபிரான் யாதுசெய்து, தாம் எங்ஙனம் நிற்பர்? கடி.
- உஅ. இந்நிஃபையுற்று மாணிக்கவாசகசுவாமிகள் எங்ஙனம் அருளினர்? கசு.
  - உகூ. இங்கே இவன் என்றமையாற் சுட்டப்பட்டவர் யாவர்? கசு.
  - ந. வ. திருநாவுக்கரசுநாயனர் அதணயுற்று எங்ஙனம் கூறினர்? கடு.
- ாடக. எந்தத் திருவாக்கை முடிவாகக்கொண்டு எங்ஙனம் கிற்றல் வேண்டும்? கசு.
- நட வாதனுமலம் போக்கி ஆன்ம சுத்திபண் ணுதற்கு எது சாலும்? கஎ.
- நூ. பஞ்சாக்ஷரோச்சாரணமே போதியதாயிருப்ப, ஏகணைகிற்றல் யாதுக்கு? கஎ.
  - **டைச**. **ப**லவாசணே நீங்கிஞல் ஆன்மா எதணே அணுபவிக்கும்? **கஎ.**
  - டநெ. ஏகைைகிற்றல் எதற்குச் சாதகமாகும்? கள.
  - **டகு. க**ண்ணெளியோ கிளக்கொளியோ சூக்கும ஒளி? க*அ*.
- டி எ. இவ்விரண்டொளியும் கலந்து நிற்குநிலே பிரித்தறிய முடியாமை யின், கண்ணெளியாய்க்காணுங்கால் எது முணேத்துத்தோன்றும்? ககூ.
- ந*அ*. விளக்கொளியாய்க் காணுங்கால் எது மு*ண*த்தைத் தோன்றும்? உo.
- நகை. இவ்விரண்டொளியையும் பகுத்துக்காணுங்கால் எது முற்பட் சுத்தோன்றும? உக.

- சo. விளக்கொளி எங்ஙனம் காட்சிப்படும்? எது காட்சிப்படாது? உக
- சக. இங்ஙனம் தூல அறிவாகிய ஆன்மாவும் சூக்கும அறிவாகிய சிவமும் கலந்துநிற்குநில பிரித்தறியவாராமையால், ஆன்மாவாய்க் காணுங் கால், எது முணத்துத்தோன்றம்? உஉ, உங.
  - சஉ. சிவமாய்க் காணுங்கால் எது முணத்துத்தோன்றம்? உச.
- சா. இரண்டையும் பகுத்துக்காணப்புகின் **எது** முற்**பட்**டுத் தோன்றும்? உரு.
  - சுச. அதஞல் எந்தக் காட்சி தஃப்பமம்? உடு.
  - சுடு. தெளிவுக்காட்சியாவது யாது? உடு.
- சகு. (ஏகான்மவாதிகள் கருத்தின்படி பசுவாகிய சீவன் பொய், அது வைதிக்கைசவசித்தார்திகள் கருத்துப்பிரகாரம் மெய்; ஆன்மாவாகிய பசுவுக்கு உவமையாக நாம் கூறுவது கண்ணெளி ஆதலால், கண்ணுக்கு ஒளி இல்லே என்று குயுக்தியினுற் சாதித்துவிட்டாற் பசுவாகிய ஆன்மா பொய்யாய்விடும் என்பது ஏகான்மவாதிகள் கொள்கையாதலின்), கண்ணுக்கு ஒளி உண்டென் றமைக்குப்பிரமாணம் வேண்டப்படுதலால், அந்தப் பிரமாணங்கள் யாவை? உஏ, உகூ, ஈ.0, ந.உ, ந.ச.
- சஎ. கண் ணுக்கு ஒளி உண் டென்பதா யுக்தியினுல் எங்ஙனம் சா திக்கப்படும்? ஈச.
  - சஅ. இரண்டாஞ் சூர்ணிகை யாது? ஈ.டு.
- டு. ஆன்மாவின் அற்ப இச்சாஞானக்கிரியைகள் எவற்றையின்றிச் சலிக்கமாட்டா? டிசு.
- ருக. ஆன்மா எங்ஙனம் உணர்ந்து எங்கே அடங்கி நிற்ற**ல்** வேண்டும்? டி.சு, டி.எ.
- டு உ. பேரின்பம் பெற்றேன் என்னும் கெர்ச்சிதம் எதனுல் ஆய**ெதன்** றறிதல்வேண்டும்? டி.எ.
  - டு ட**் எ**ங்ஙனம் இருந்தாற் பிரபஞ்சம் **தாக்கா**து? டிஎ.
  - டுச. பிரபஞ்சம் தாக்காதொழியின் எது ஏறுது? டிஎ.
  - டுடு. இறைபணி வழுவாது நிற்றலாவது யாது? ஈ.எ.

- நிகு. திருவடி விபாபகத்தைவிட்டு நீங்கின் எது தாக்கும்? டீஎ.
- டுஎ. **அ**த தோக்கினுல் எது சாரும்? டாஎ.
- டு*அ*. விருப்பு வெறப்பு எய்தவே, எது தஃப்படும்? ட*ு*.
- டுகூ. இறைபணியிற் சலியா தாகின்றுல் எந்த வாசணே கீங்கும்? டிஎ.
- சு. ஏகஞைக் நின்முல் எந்த வாசனே நீங்கும்? ந.அ.
- சுக. ஏங்ஙனம் நின்முற்∖பிராரத்தவிணேயும் ஆகாமியவிணயும் பிரவே சிக்கமாட்டா? நடகை, சo, (1).
  - சுட. செவிமுதலிய கருவிகள் எவருடைய உடைமை? ச௦, (1).
  - சுடை. அவை எவரால் தொழிற்படுகின்றன? ச0, (1).
- சு. செவிமுதலிய இந்திரியங்கள் சப்தாதிகளே விடயித்தற்குத் துவாரமாயுள்ளன யாவை? சக, (1).
  - சுரு. அவை மாயேயமாய் எவரால் தொழிற்படுகின்றன? சா௦, (1).
- சுசு. ஆன்மாக்களாகிய எங்கள் ஞூன இச்சாக்கிரியைகள் எவராற் செயற்படுகின்றன? ச௦, (2).
- சுஏ. ஆன்மாக்களாகிய நாமெல்லாம் சிவபெருமா,னுக்கு எவ்வியல்பின சாயுள்ளேம்? ச**்**, (2).
- சு. இறைபணிநிற்போர் எங்ஙனம் ஒழுகின் விண அவர்க்குப் பக்த மாகாது? சo, (3) அடிமை உடைமைகளே உணர்த்துதற்குப் போதரும் சுரு திப்பிரமாணங்கள் யாவை? சo, (3).
- சுகூ. இறைபணி நிற்பார்க்குச் சிவசன்னி தியில் எது உடல் ஊழாய் முற்றும்? ச0, (3).
  - எo. சஞ்சிதவினே எப்போது கெட்டொழிந்தது? ச0, (3.)
- எக. ஆகாமிய விணேயும் பிராரத்த விணையும் அவர்க்கு எங்ஙனம் இல வாய் ஒழியும்? சு௦, (3).
- எஉ. இறைபணிநிற்பார்க்கு ஆகாமிய விணேயும் பிராரத்தவிணேயும் உயிரூழாய்ச் செல்லுமா? சுஉ.
- எடை. இறைபணி நில்லாதோர்க்கு அவ்விரு விணேயும் உயிர் ஊழாய்க் கழியுடோ? உடலூழாய்க் கழியுடோ? சஉ.
  - சை. உத்தமகுணமுடையார்க்குப் போதரும் கடமை யாது? சங.

- எடு. அதபற்றி அவர் நடுகிலேயிற் கோணிரைய? சாட
- எசு. அங்ஙனம் சிவபெருமான் தம்மைச் சரணென்ற அடைந்த வரைப் பாதுகாத்தல்பற்றி அவர் நடுகிலேயிலே தவறிஞரோ? சுடி.
- எஎ. இறைபணிநிற்கமாட்டாதோர்க்கு ஆகாமியவிணையை எங்ங**னம்** அருளுவர்? சக.
- எஅ. இறைபணிகிற்பார் கிற்கமாட்டாதார் என்னும் இருவர்க்கும் பிராரத்தவிண் எங்ஙனம் வேறபட்டு கிகழும்? சுடி.
- எகூ. இறைபணிநிற்பார்க்கும் பிராரத்தவை‱ர தாக்கும**ா** ஹண்டோ? சுடு.
  - அ0. அதற்குப் பிரமாணம் யாது? சநி.
- அக. ஞ**ா**னிகள் செய்யும் நல்வி**ண** தீவிணேகள் எவரைச் சாருமா**று** சிவபிரான் செய்வர்? சடு.
- அஉ. பெருங்காயம் வைத்தெடுக்கப்பட்ட பாத்திரத்தில், யாது மெலி தாய் மணக்கும்? சசு.
- அட. சிவோகம்பாவின செய்து இறைபணிகிற்கும் தத்துவஞானிக் குப் பயிற்சிவயத்தால் எது முணக்கும்? சகு.
- அச. தற்போதம் முளேக்குமாயின் எவைமெலி தாய் வந்து தாக்கும்? சசு.
- அடு. அதபற்றித் தத்தாவஞானி பிறழு கோர்தாலும், பிறழாது எங் ஙனம் நிற்பன்? சசு.
- அசு. **மெ**ய்ப்பொருளாகிய அச்சை உணர்ந்து நின்*ரு*ல் ஆகாமிய வினே யா தாய்ப்போகும்? சசு.
  - அஎ. ஐம்புலன்களில் அகப்படாமைக்கு உபாயம் யாத? சேஅ.
- அஅ. திருவடிவியாபகத்தைத் தஃப்பட்டு அந்த அச்சிண உணர்ந்து நின்ருர் ஃப்புலவிஷயத்திற் சென்ருரேனும், பந்தத்திற்றுடக்குருர் என்ற மையை இரு உவமைகளால் விளக்குக? ச அ.
- அகை அதுபற்றிச் சுருதிப்பிரமாணமும் சிவாகமப்பிரமாணமும் கூறுக? டூo, டூe.
- கூo. சத்தொடுசார்க்கு சத்தாயும், அசத்தோடு சார்க்கு அசத்தாயும் கிற்பது யாது? டூச.

கூக. அருளின்வழி நின்றுல் எதிலே பற்றுச்செய்தல் கூடா தாகும்? நிசை.

கூ உ. சத்தாகிய சிவத் திணத்த ஃப்பட்டோர் அதுபோல ஃம்புலனிற் சிக்குண்ணர்? டூ ச.

கூடி. எவர்க்குப் பஞ்சகிருத்தியஞ் செய்யவேண்டுமென்றும், மற் ரூர்சுத்திசெய்யவேண்டுமென்றும் மனது உதிக்காது? ருரு.

கூச. அங்ஙனம் பஞ்சகிருத்தியஞ் செய்யத்துணிவாராயின் அவர் எதணே அடைந்தாரல்லர்? டூடு.

# சிறப்பதிகாரம்.

பய னியெல்

# ப தி ேரை எஞ்சூத் தி ரம்.

- க. டி. பொடி பிகா வாதா கவி உணியி கா மிவி கஸா துவி நாரா வகி கு பி சா தொவகார கெ திருசோர் தர்சமிதா சாத்மா தஸ்ய தர்சமிதா சிவி தஸ்மாத் தஸ்மிர் பாம் பக்திம் குர்யாதாத்மோபகாகிகே!
- 2. (இ-ள்.) டிருஸாஃ டிஸா-ி டி தா உ சூ தா = கண்களுக்கு (உரு வத்தைக்) காட்டுபவனும் அவற்றேடு ஒற்றித்துகின்ற காண்பவனும் ஆன்மா வாம்; தலைடு டி சூ பி தா உ ஸிவஃ = (அதுபோல) அவ்வான்மாவுக்கு (விஷ யத்தைக்) காட்டுபவனும், (அவ்வான்மாவோடு ஒற்றித்துகின்ற) காண்பவனும் சிவனே; தலூர்க = ஆகலின்; கூடு தாவகாரகை தலிற = ஆன்மாவுக்கு உபகாரியாம் அவரிடத்தில்; வரால உத் கைப-ரேக் = (ஓர்காலும் மறவாத) பேரன்பைச் செய்க.
  - டி. காணுங் கண்ணுக்குக் காட்டு முளம்போற் காண வுள்ளத்தைக் கண்டு காட்டலி னயரா வன்பி னரன்கழல் செலுமே.
- ச. (இ—ள்.) காணும் கண்ணுக்கு—காட்சியையுடைய கண்ணுக்கு; காட்டும் உளம்போல — (உருவத்தைக்) காட்டிக் (காண்கின்ற) ஆன்மாப் போல; காண உள்ளத்தைக் கண்டு காட்டலின் — (ஆன்மாவானது) விஷயத்

தைக் காணுமாறு அவ்வான்மாவுக்குச் (சிவபிரான்) காட்டியும் கண்டும் நிற்ற லான்; அயரா அன்பின் அரன் கழல் செலுமே — மறவாத அன்பினுற் சிவ பிரான் திருவடியைக் கூடும்.

- டு. (க. *ரை*.) பரமேசுவரன் சீபாதங்களே அணேயுமாற உணர்த்*து* கென்றது.
- சு. (க. பொ.) ஏகை இறைபணிநிற்கும் ஞானிக்கு அவர் ஞான இச்சாக்கிரியைகள் விடயித்தற்கு விடயம் ஒன்றுளது என்று அதனே உணர்த் துதல்வாயிலாக, பாசக்ஷயம் சிவப்பேறு என்னும் இரண்டனுள்ளே எஞ்சி கின்ற சிவப்பேறு எனப்படும் ஆன்மலாபம் கூடுதலாகிய நிட்டையினியல்பை இப்பதிதொரஞ் சூத்திரம் உணர்த்துகின்றதென்பதாம்.
- எ. ஏகஞ்சி இறைபணிகிற்பார்க்கு இனிச் செய்யக்கடவது ஒன்றில்லே எனவும், இருணீக்கமும் ஒளிவிளக்கமும் உடனிகழ்ச்சியாயவாறுபோல, பசுத் துவநீக்கமும் சிவத்துவவிளக்கமும் இடையீடின்றி உடனிகழ்கின்றனவே என்றும் கூறின், அத பொருந்தாது; ''ஏகஞ்சி இறைபணிநிற்றல்'' துரிய நிலுக்கண்ணதாகிய சிதம்பர அருணிலேயேபாதலினுலும், அங்கே மலம் நீங்கியவிடத்துச் சுகப்பிரறைபமாத்திரையே விளங்குவதன்றித் துரியாதீதத் தின்கண்ணதாகிய சிவத்துவவிளக்கம் எனப்படும் பரமானந்தம் விளங்கா மையாலும், அது விளங்குதல் அவனருளால் ஒன்றையுஞ் செய்யாமை மாத்திரம் போதாமையால், அதற்கு வேறும் ஆண்டுச் செய்யவேண்டியதுண் டென்பது பெறப்படுதலானும், இருணீக்கத்தின் ஒளிவிளக்கம்போலப் பசுத் துவநீக்கத்தில் அருள்விளக்கமாத்திரமேயன்றி, ஆனந்தவிளக்கமும் உடனி கழாமையானும், இவ்விரு விளக்கத்துக்கும் பேதம் முன்னர்க் காட்டப்படு மாதலினையாறும்,
- அ. ஒன்பதாஞ் சூத் திரத் தில் எடுத் துக்கொண்ட ஆன் டிசுத் தி பத் தாஞ் சூத் திரத் தில் முற்றுப்பெற்றுற்போல, (வடமொழி) பத் தாஞ் சூத் திரத் தில் எடுத் துக்கொண்ட சுவாங்பூ திரிலே பதினோஞ் சூத் திரத் தில் முற்றுப் பெறும் என்றும், வடமொழிப் பத் தாஞ் சூத் திரத் திற் கூறப்பட்ட சுவானு பூதி டானுவன் என்பது தென்மொழிப் பதினோஞ் சூத் திரத் தில் அரன் கழல்சேலுடே என்று மொழிபெயர்க்கப்பட்டதாம் என்றும், அதுபற்றி மாறுபாடில் ஃயாம் என்றும், வடமொழிப் பத் தாஞ் சூத் திரத் திற் சுவாங் பூதிமான் என்றது வடமொழிப் பதினொஞ் சூத் திரத் திற் சுவாங் பூதிமான் என்றது வடமொழிப் பதினோஞ் சூத் திரத் திற் பராபக் திசெய்க என்றதின் பின்னர்க்கொண்டு கூட்டி உரைக்கப்பட்டது என்றும் யூசித் தி உணரற்பாற்றும். இது பற்றியே பத் தாஞ் சூத் திரம் பாச கூஷயம் பண்ணு தூல உணர்த் திற்று எனவும், பதினோஞ் சூத் திரம் பாமசிவனது சீபாத த்தை அணியுமாறு உணர்த் திற்று எனவும் கருத் துரை போடிவனது சீபாத த்தை அணியுமாறு உணர்த் திற்று எனவும் கருத் துரை போர்க் தாம் என்க.

கூ. (சு. பி. பொ.) காட்டக் காணும் இயல்பிண்யுடைய கண்ணு து உருவத்தைக் காணுமாற ஆன்மாவானது அந்தக் கண்ணேடு பிரிப்பில்லாமல் ஒருங்கியைந்துநின்று காட்டித் தான் காண்கின்றவாறபோல, அறிவிக்க அறி வதாகிய அவ்வான்மா விஷயத்தை அறியுமாறு சிவன் பிரிப்பின்றி ஒருங்கி யைந்து நின்று அதற்கு அவ்விஷயத்தை அறிவித்துக் தான் அறிந்து வருதலான், இங்ஙனம் அத்துவிதமாய் நின்ற உபகாரஞ் செய்துவரும் பெரும் கருணேயை அவ்வான்மிர்வானது மறவாது உறுதியாகப்பற்றிச் செய்யும் அன் பிஞல் அச்சிவபிராஞாது திருவடியாகிய சிவானந்தாங்பூதியைத் தலேப் படும் என்றவாறு.

#### க**்.** எந்நன்ற் கொன்றர்க்கு ழயிவுண்டா ழயிவில்லேச் செய்ந்நன்றி கொன்ற மகற்கு

என்று திருவள்ளுவநாயரைம், ''நன்றி மறவேல்'' என்று ஒளவைத்தாயா ரும் கூறியாங்குச் சிவபெருமான் பெத்தகாலத்திற் பிரபஞ்சவிஷயத்தையும் முத்திகாலத்திற் கிவவிஷயத்தையும் ஆன்மாவுக்குக் காட்டித் தாமும் உடனி ன்று கண்டுவரும் பேருபகாரத்தை இடையீடின்றி மறவா திருந்தாற் பேர ன்பு உளதாகும். அந்தப் பேரன்பு வாயிலாகச் சிவானந்தப்பேறுளதாம். இந்த இடையீடில்லாத அன்பு பராபக்தி எனப்படும் என்றும், அதுவே அயரா அன்பு என்றும் உணரற்பாற்றும். அயரா அன்பு என்றது அயராமையா ஞையே அன்பு எனப்படும்.

- கக. இந்தச் சூத்திரப்பிண்டப்பொழிப்பு விரித்துக் கூறப்படுகின்றது.
- கஉ. (1) ஆன்மாவையின்றியமையாத கண்ணுனது ஓர் உருவத்தைக் காணுமிடத்து, ஆன்மசிற்சத்தி கண்ணெளியெனத் தாடு்னனப் பேதமுறுது (உடனுய்க் கலந்துநின்ற கண்ணுக்குக் காட்டிய உருவத்தைக் கண் கண்ட தென்றும் கண்ணே அதிட்டித்துநின்ற ஆன்மா அறிந்ததென்றும் பிரித்தறியப் படுமாறின்றி,) இருவகைக் காட்சியும் ஒன்றணேயொன்று விடாது அத்துவித மாய் ஒருங்கே நிகழுமாறபோல,
- (2) சிவபாணியின்றி அமையாத ஆன்மாவானது ஒரு விடயத்தை அறியுமிடத்தம், சிவபிரானது சிற்சத்தி ஆன்மாவின் சிற்சத்தியேனத் தா னெனப் பேதமின்றி உடனுய்க் கலந்துகிற்ப, சிவபிரானும் ஆன்மாவில் அவ் வாறு கலந்துகின்ற அறிவித்தவிஷயத்தை ஆன்மா அறிந்ததென்றும், ஆன் மாவை அதிட்டித்துகின்ற தாம் அறிந்தேம் என்றும் பிரித்தறியப்படுமா றின்றி, இருவகை அறிவும் ஒன்றணேயொன்றுவிடாது அத்துவிதமாய் ஒருங் கே விடயிக்குமாறு செய்துவரும் இவ்வுபகாரம் பெத்தகாலம் முத்திகாலம் என்னும் இருகாலத்தினும் ஒரே பிரகாரமாயிருத்தலின்,
- ் (3) எண்யவற்றையெல்லாம் விடுத்து, ஆன்மாவானது (பத்தாஞ் சூத்தி ரத்திற் கூறப்பட்டவாறு) தாரிபத்திலே சிவபிரானிடத்து ஏகுளுகி அவரது அருளாலன்றி ஒன்றையும் செய்யாமையாகிய இறைபணியில்)கின்று,
- ் (4) சிவபிரான் அவ்வாற அத்துவிதமாய் உடனின்று பெருங்கருணே யிலை உபகரித்துவரும் உதவியுரிமையை கோக்குர்தோறும் கோக்குர்தோ றும் அப்பொருளின்கண்ணே செல்லும் ஆசை அடங்காது மீதூருமாதலின்,

- (5) அந்த 'இச்சையாகிய ஆசையே' தாஞக விளங்கித் தோன்றம் பேரானந்தத்தைச் சாக்கிராதீதமாகிய துரியாதீதத்தில்) அநாபவிக்கப்பெ றம்; இங்ஙனம் ஆன்மாவின் சிற்சத்தி எனப்படும் ஞான இச்சாக்கிரியைக ளாற்(சிவமாகிய விஷயம்)விஷமீகரிக்கப்பட்டவாற காண்க.
- ் கடி. நோக்குந்தோறும் நோக்குந்தோறும் என்பதணேயே மாணிக்க வாசகசுவாமிகள் ''கொவ்வைக்கனிபோறுஞ் செவ்வா பையுடைய இக்கொடி யிடைதோனக் கூடினுலும், கூடுந்தோறும் பெரிதாகிய இன்பம் முன்புபோ லப் பின்னும் புதிதாய் வளராகின்றது" என்று கொண்டு, ''புணர்ந்தாற் புண ருந்தோறும் பெரும்போகம் பின்னும் புதிதாய் ... வளர்கின்றதே" என்றரு ளிச்செய்தார்.
- ் கச. அது நீ ஆகின்றின (<u>சத்</u> தவமசி) எனவும், அவன் நான் ஆகின் றேன் (சோகமஸ்மி) எனவும், அவன் இது ஆகின்ருன் (சோயமஸ்தி) என வும் மூவிடம்பற்றி நிகழும் மகாவாக்கியங்களுள்ளே,
- கடு. அது நீ ஆகின்ற°ன என்னும் முன்னிஃல் மகாவாக்கியத்தில், அது என்பது சிவமாகிய ஒரு பொருள், நீ என்பது ஆன்மாவாகிய மற்றுரு பொரு ளாகலின், ஒரு பொருள் மற்றுரு பொருளாதல் எப்படி எனவும்,
- கசு. அவன் நான் ஆகின்றேன் என்னும்(தன்மை) மகாவாக்கியத் தில், அவன் என்பது சிவதைய ஒரு பொருள், நான் என்பது ஆன்மாவாகிய மற் ெறுரு பொருளாதலின், ஒரு பொருள் மற்றுரு பொருளாதல் எப்படி எனவும்,
- கஎ. அவன் இது ஆகின்றுன் என்னும் படர்க்கை மகாவாக்கியத் தில் அவன் என்பது சிவரைய ஒரு பொருள், இது என்பது ஆன்மாவாகிய மற் றெருபொருளாகலின், ஒரு பொருள் மற்றெருபொருளாதல் எப்படி எனவும் வரும்
- ் கஅ. ஐபரீக்கு சற்கு எழுந்தமையால், அவ்விரு பொருட்கும் உள**தா** கிய சம்பர்தவிசேஷ முணர்த்து தலே அ<mark>த்துவிதம்</mark> நான்ணுஞ் சொற்குப் பொரு ளாம். அதுபற்றியே பெரியோர்
  - ககூ. சொன்ன தத்துவ மசியெனுத் சுருதியின் மொழியு மன்னு காரண பதியுநா னேனவரும் பசுவு மேன்ன வேபொரு ளிருமைகண் டியைந்துவே றன்மை தன்ணே நாட்டிய தல்லது தனியென்ப தின்றே

என்ற கூறினர்.

உ௦. அத்துவிதம் என்னுஞ் சொல்லிறைற் பெறப்படுஞ் சம்பந்தம் ஐக் கியமோ? தாதான்மியமோ? சமவாயமோ? சையோகமோ? சோ**ருபமோ?** அல்ல*து வேளே? என ஆக்*ஷேபநிகழின் கூறதைம்:----

- உக. ஆற்றுகீரும் கடனீரும் தம்மிற் சேர்க்தாற்போன்றதெனவும், குடாகாயமும் மகாகாயமும் தம்மிற் சேர்க்தார்போன்றதெனவும் முறையே ஐக்கியவா தியும் மாயாவா தியும் கூறின், அங்ஙனம் சேர்க்தவிடத்து ஒரே பொருளாகலான், அதணே ஏகம் அல்லது ஒன்று எனக் கூறவே அமையும்; அத்துவி தம் என உய்த்துணர வைத்துரைக்க வேண்டிய தில்ஃ; ஒன்முகப் போமாயின், அதுவதுவாய் கிற்கும் ஆன்மாவின் இலக்கணம் முத்திகாலத் தில் இல்ல எனப்பட்டு வழுவாமாதலின், அது பொருக்தாது.
- உட. குண குணிகளுக்குத் தம்மின் உளதாகிய சம்பந்தம்போலும் தாதான்மியம் எனின், ஆன்மா முதல்வணப்போல (ஆருஞ் சூத்திரத்தா ஈஎ, 3-னும், நகை-னும் கண்டவாறு) குணகுணிப்பொருளாய் நிறபதன்றி, ஆன் மா சிவபெருமானுக்குக் குணமல்லாமையால் அவ்வாறியைதல் கூடாது.
- உடை. தாதான்பியத்தின் வேறுய் கையாயிகர் கூறம் சமவாயமென்பது ஒன்று இல்லேயாதலின், அதுவும் பொருந்தாது.
- உச. விரறும் கிரறுஞ் சேர்கது கின்றுற்போலச் சையோகம் எனின், ஒரு விரல் மற்றெரு விரலால் வியாபிக்கப்படா திருத்தலாகிய சையோகம் வியாபகப்பொருள்களாகிய ஆன்மாவுக்கும் சிவத்துக்கும் கூடாமையால், அது வும் பொருந்தாது.
- உடு. **யா** தாயினும் ஓரியல்புபற்றிக் கூறப்படும் சோருபம் எனின், அது மகாவாக்கியப்பொருளே வலியுறுத்துமாறு போந்த அத்துவிதம் என் னும் மொழிக்குப் பொருளாகாமையானும், சொரூபசம்பகதமாத் திரத்திைல் ஆன்மா சிவானந்தத்தை அடைதல் கூடாமையானும் அதுவும் பொருந்தாது.
- உசு, ஒருபொருளே அவயவமாகிய நூலும் அவயவியாகிய துணியும் போல அவயவ அவயவிகளாயாதல், குணமாகிய செம்மையும் குணியாகிய தாமரையும்போலக் குண்குணிகளாயாதல் ஹேற்றமைப்பட்டு) நிற்றற்கேது வாகிய தாதான்மியம் ஒன்றம், அதுபோலக் கண்ணெளியும் கதிரோளியும், போலவாகல், 'ஆன்மபோதமும் கண்ணெளியும்) போலவாதலுள்ள இரு பொருளே அதுவதுவாய் (ஒற்றமைப்பட்டு, ஒன்றுப் நிற்றற்கேதுவாகிய தாதான்மியும் மற்றென்றுமாகத் தாதான்மியம் இருவகைப்படும்; முதற்கண் ணே கூறப்பட்டது தாதான்மியம் எனப்படும்; பின்னேயது அத்துவிதம் எனப்படும்.
- ் உஏ. அத்துவி தம் என்னும் சொல்லியைபு (இரண்டாஞ் சூத்திரத்து கடு–ம் பிரிவிற் கூறப்பட்டவா அன்மைப்பொருள்பற்றி இரண்டன்றென வேற்றுமைப்படாமையை விளக்கி நிற்பதாயிற்று.
- உஅ. எல்லாவற்றினும் அதுவதுவாய் நிற்குந்தன்மையில் ஆன்மாவா னதை பூதான்மா, அந்தரான்மா, தத்துவான்மா, சீவான்மா, மந்திரான்மா, பரமான்மா என்று அறுவகைப்படும்.

- உகை பூதபரிணுமமாகிய(உடம்பிணப்பற்றியவி*டத்தை) ஆ*ன்மா பூதான் மா எனப்படும்.
- டை அகத்தின் கண்ணவாகிய(சூக்குமைமுதலிய வாக்குக்களேப் பற்றி யவிடத்து ஆன்மா அந்தரான்மா எனப்படும்.
- டைக. (சப்தமுதலிய) சூக்குமதத்துவங்களேப் பற்றியபோது ஆன்மா தத்துவான்மா எனப்படும்.
- ஈ.உ. புருடதத்துவமாய் நின்ற பிரகிருதிகுணங்களேப்பற்றிய(இன்ப துன்பங்களே) ஆன்மா அநுபவிக்குங்காற் சீவான்மா எனப்படும்.
- ந. ந. மந்திரங்களேக் கணிக்குமிடத்து ஆன்மா ஸ்படிகம்போல அவ் வம்மந்திரமயமாய் நிற்குங்கால் மந்திரான்மா எனப்படும்.
- ந. ச. ஆன்மா (அத்துவிதபாவீனபா*ற்*)பரமான்மா என கி*ற்குங்காற்* பரமான்மா எனப்படும்.
- நூடு. இந்த அறுவகையுள் ஏணேயவெல்லாம் உபாதிபற்றி<mark>ய செயற்</mark> கையாம்; சித்து என்னும் சாதி ஒருமைபற்றிப் ப<mark>ரமான்மா என நிற்றல்</mark> இய<mark>ற்கை</mark>பாம். ஆகலான்,
- நன. "அத்துவி தபாவணயுடையோன் ்ஞானக்கண்ணுற் சிவணி ஆன்மாவிற் கண்டு, முழுதும் வியாபகமாப் நின்று அறிவதாகிய முற்றுணர் வுடையனுப் அவ்வப்பொருளியல்பெலாமுணர்ந்து மலவாசணே தீர்ந்து கேவ லமாய் நின்ற முடிவுகாண்கிலாப் பேரின்பத்தைப் பெறுவன்"் என்று ஆன் மா பரமான்மாவாய் நின்று பேரின்பம் பெறுமாறு சர்வஞ்ஞானேத்தாத்திற் கூறப்பட்டது.
- டி அ. கடாகாயமும் மகாகாயமும்போல அபேதமாய் நிற்கு நிஃயே அத்துவிதத்தின் பொருளாமென்றம், சிவானந்தம் எனப்படும் பரமானந்தம் அடைதற்குரியதாய சிவான்மா என்பதொன்று மாயாவாதச்சுரு திப்பிரகாரம் கெட்டொழியும் என்றும் கூறின்,
  - டிகை. சூ.ந∘ெசா வூ.ஊ ஆனர்தோ பிரம்ம∣
  - சo. ''ஆனந்தகுணமுடையது பிரமம்'' என்றம்,

- சக. வைனகொ வூஹண கூறுஷ்டி ச ஏகோ பிரம்மண ஆநக்க
- சு உ. '**'அ**த பிரமத்தின் ஓர் ஆன**ந்**தம்'' என்றம்,
- சுட**. ர**ேவெயா ெவெ வை°ி பசோவை வை°ி
- சுச. '**'அ**வர் (சிவபிரான்) ஆனந்தகுணமுடையவர்" என்றம்,
- ச**டு. கு**ஊர சூ*தா* ந**்ததி**ப<sub>ி</sub> அந்தா ஆத்மாகந்தமய81
- சுசு. ''அந்தான்மாவானவர் ஆனந்தகுணமிகு தியுடையர்'' என்றும்,
- சு**எ.** ருவாை ஒவா ந**்**ஜீ **உ**வைகி<sub>|</sub> வ ாசம் லப்த்வாநர்தீபவதி।
- ு சுஅ. (பிரம) ஆனந்தத்தைச் (சீவான்மா) அடைந்த ஆனந்தமா யிருக்கின்றுன்" என்றும்,
  - க்ஷ **வடில் ஹ**ின சு**ம**்க்ரா ஆ!
- √ டுo. ''இவர் நிச்சயமாக (ஆன்மாவுக்கு) ஆனந்தத்தை விளேக்கின் மூர்'' என்றும்,
  - ருக. **படிா 6ெவ ஸ**ுவ உடைக்க கரோதி ப
- டுடை ''எப்போது ஒருவன் இன்பத்தை அடைகின்று இரை, அப்போது (அவன் புண்ணியஞ்) செய்கின்றுன்'' என்றும்,
  - நுக. பொ வெ **வூ ஆ**ர ததுவிழி யோவை பூமா தத்சுகம்।
- நெசு. '' எது பூமா எனப்ப0 கென்ற தோ, அது முடிவிறந்த ஆனந்தம்'' என்றும்,
- ருரு. யத காநு தம**ு**க் காகிவிணாதி நாகிவி காகர்கி வை வை வூரி
  - யத்ரநாந்யத்பச்யதி நாந்யச் சுருணேதி நாந்யத்விஜாநாதி ச பூமா
- டுக. ''எங்கே மற்றென்றும்(காண்கிலனே,) மற்றென்றும் (கேட்கில ேனு) மற்றென்றும் அறிகிலனே, அத முடிவிறந்த ஆனந்தம் (பூமா)'' என்றும் கூறும் அளவிறந்த சுருதிகளுக்கும்,

- ருஎ. நமுணொகி நவுரணாகி நமலைதி **நவரை**கி! நகருணேதி நகிருஹ்ணுகி நாஸ்பதி நபச்பதி!
- டு அ. ''(அவன் சிவானந்தத்தில் அமிழ்ந்தி மற்றென்றம்) கேட்கின் றிலன், முணக்கின்றிலன், உருசிக்கின்றிலன், காண்கின்றிலன்") என்றற் ரெடக்கத்த ஆகமசுருதிகளுக்கும்
  - ருகூ. கு ந**்** தபியா**z வ**ராணி கி
- சுo. ''சிவ பெருமான் அப்பியாசத்தி ைல் ஆனந்தகுண மித்தியினர்" என்றும்,
  - சுக. **க**ெலகு-வை)வசெமாறு தத்தேது வியபதேசாச்சா
- சு உ. ''அவர் (ஆனந்தமாகிய) அதற்கு ஏதுவாகக் கூறப்படலா னும்'' என்றம் கூறும் வேதாந்தசூத்திரங்களுக்கும், அந்த வேதம், ஆகமம், வேதாந்தசூத்திரம் என்பவைகளுக்கு இசைந்து வேறுபடாது,
- கூட். ''அந்தமிலா வானந்த மணிகொடில்ல கண்டேனே'' எனவும், ''அந்தமொன் நில்லா வானந்தம் பெற்றேன் யாதூகீ பெற்றதொன் றென் பால்'' எனவும், ''கருப்புச் சாற்றினு மண்ணிக்குங் காண்மினே'' எனவும், ''உள்ளத் தேற லமுத வோளிவேளி, கள்ளத் தேன்கடி யேன்கவ லேக்கடல், வெள்ளத் தேனுக் கெவ் வாற வினேந்ததே'' எனவும் போதரும் பலப்பல தொவிடசுருதிகளுக்கும் கதி யாதோ? அறிகின்றிலம்.
- கு ச. ஆதலினுற் பரசுரு தியும், இவற்றின் சாரமாகிப சித்தார்தமும் கூறுமாறு, சிவன் கெட்டொழியாதென்பது உறு தியேயாம். மாயாவா திக ளும் ''நாம் சச்சிதானர்தமாய் இருக்கின்றேம்'' என்று கூறுவாரேல், அது சுபகருமங்களுக்கு ஆகாத செவ்வாய்க்கிழமையை மங்களவாரம் என்பது போல வெறும் கூற்றுப் முடியும்; சுரு திப்பிரகாரம் சிவபிரான்வாயிலாக ஆனர்தத்தை அடைதற்குரிய பெறுவாளுகிய சிவான்மா ஆண்டில்ஃயாதலின் என்க.
- சுடு. (சாந்தோக்கியம் எ. உடி. க–ற் காணப்படும்) பூடிர என்பது சிவரைது முடிவிறந்த ஆனந்தத்தை மேலே உரைத்தவாறு உணர்த்துவதே யாகவும், ஏகான்மவாதிகள் ''சர்வதேசத்தினும், சர்வகாலத்தினும், சர்வ வஸ்துக்களினும் வியாபகமாகிய ஆன்மப்பிரமமென்னும் வஸ்துவே பூமா எனப்படும் அந்தமில்லா ஆனந்த ரூபம்" என்று தூரர்த்தஞ்செய்து முடிவிறந்த

ஆனந்தகுண த்தைப் பாகத் தியாகலக்ஷணேயிறைற் செதுக்கி ரூபமாக்கிவிடுகின் ரூர்கள். அவர் தமது ஆன்மப்பிரமத்தை ஆனந்தரூபமென்று அலங்காரமாகக் கூறுதலெல்லாம் குருடன் ஒருவணக் கமலக்கண்ணன் என்றமைபோலாம்.

# முதலாஞ் சூர்ணிகை.

கூசு. ஞானிக்கு வருகிற வி \_யங்க‰ா அரனே அநாபவிப்பன்.

கு எ. (சு. பொ.) விளக்கொளி கண்ணெளியோடு கலந்து கண்ணெ ளியோடு கூட உருவத்தினும் கலந்தாலன்றி, அக்கண்ணுனது உருவத்தைக் காண்டலின்றுயவாறுபோல, அறிவிக்க அறியும் இயல்பினவாகிய ஆன்மாக் களும் சிவபிரானது சிற்சத்தி தமது ஆன்மசிற்சத்தியோடு கலந்து நின்று தம்மோடு உடன்சென்று விடயததினுங் கலந்து நின்றுல் அறிவு விளங்கி, அவ்விஷயத்தை அறிய வன்மையுடையனவேயன்றி, அவ்வான்மாக்கள் தனித்து நிற்கமாட்டா, தனித்து ஒன்றை விஷயீகரிக்கவும்மாட்டா; ஆக லின், அறிவு விளங்கு தற்குமாத் திரமன்றி விடியத்தைப் பற்று தற்கும் சிவபிரான் ஆன்மாவோடு உடன் நிற்றல் உறுதியாக வேண்டப்படு தல்பற்றி, அச்சிவபிரானே பாமுத்தர்களாகிய ஞானிகளுக்கு எய்தும் விஷயங்களே உணர்வார் என்பதாம்.

சு. சிவபிரான் ஆன்மாவுக்குக் காட்டு **த**ன்மாத்திரை அமையுமன்றி, ஆன்மாக்களோடு உடன்நின்று அவ்வாறுப்பக் காண்டனும் செய்யுமாயின், அவர் ஆன்மாக்கள்போலப் பந்தப்பட்டு சின்றது:—

சு.கு. (வெ. பொ.) சத்தம், பரிசம், ரூ.ம், இரசம், கந்தம் என்னும் இவகை விஷபங்களேயும் உணருங்கால் ஆன்மா ரனது தன்னியல்பு இது வென வேறு காணப்படுமாறின்றி அவ்வவ்விடயங்களேபோல அதுவது வாய் விரவி நின்று அறியும் இபல்பினதாதலின், அந்த இந்து விஷயங்களேயும் ஒருங்கே அறியமாட்டாது, ஒரோவொன்ருக அவ்வான்மா அறிந்து அதுப விக்கும். அதபோல, சதசத்தாய்ச் சார்ந்ததன்வண்ணமாய ஆன்மாவைப் போலப் பல திறப்படுமியல்பின்றி என்றும் ஓரியல்பினதாகிய கிவம் எல்லா ஆன்மாக்களுடைய எல்லா விஷயங்களேயும் ஏகமாய்ப் போதுவதையால் ஒருங்கே உணர்ந்து, அவ்வான்மாக்களோடு உடன்நின்று சிறப்புவகையாலும் உணரும், அங்ஙனம் உடனின்று அறிதல்பற்றி, ஆன்மாப்போலப் பாம்பொருளாகிய சிவபிரான் விகாரமெய்துவாரல்லர்.

எo. ஆன்மா ஃப்புலவிஷயங்களே விஷயீகரிப்பதுபோல, ஆன்மா சிவ த்தை விஷயீகரிக்குங்கால் முதல்வரும் அவ்வாறு உடனின்று தம்மை விஷயீ கரிப்பபென்று உணர்த்துகின்றது:—

- எக. (வெ. பொ.) (1) சிவபிரான் திருவடிகளில் "நான் என்று ஒருமுதல் காணப்படுமாறில்லே என்றுணர்க்து முழுவதும் சிவமே" என்று காணும் தெளிவுக்காட்சியிஞல் அச்சிவத்தோடு ஒற்றுமைப்பட்டுகின்று அவரது திரு வடிகளே (கஉ, 4, பிரிவிற் கூறப்பட்டவாறு) உணருங்கால், அச்சிவம் அவ் வான்மாவுக்குப் பரபோகமாய் மேன்மேல் விளேகின்ற பொலிவிளேயுடை யதாகும். "ஒரு நெழிய மனம் வைத்துணர் ஞானசம்பக்தன்" எனவும், "ஒன்றி யிருந்து நிணமின்க ளுக்தமக் கூனமில்லு" எனவும், "ஒல்லே யாறி யுள்ள மோன்றி" எனவும் போக்த திருவாக்குக்களும் அக்கருத்தே பற்றிய னவாம்.
- (2) ஆதலால் அங்ஙனம் ஆன்மா உணருங்கால், அவ்வான்மஞானத் தினிடத்து நீங்காதிருந்த அச்சிவம் கருதுவார் கருதிய பொருளாகிய தன்னே அவ்வான்ம அறிவோடு உடனின்று அறியாதிருக்குமோ? அங்ஙனம் அது அறியாதிருத்தல் அகண்டாகாரநித்தவியாபகசச்சிதானந்தப்போரு ளுக்கு ஏதமாகுமன்றே.
- எஉ. பெத்தகாலத் தினும் முத்திகாலத் தினும் ஆன்மாவிஞல் விடயிக் கப்படும் விடயங்களேச் சிவபான் உடனின்று விடயிப்பர். பெத்தகாலத் திற் சிவபிரான் ஆன்மாவாய்கின்று விடயித்தலின் 'விஷயங்களால் வரும் இன்ப துன்பங்கள்' ஆன்மாவுக்காகுமன்றிச் சிவபிரானுக்கு எய்தா; முத் நிகாலத் தில் ஆன்மாவான து சிவபிராஞப் கின்று விடயித்தலின், (அச்சிவபிராஞெழிக்த) விஷயங்களெல்லாம் ஆன்மாவுக்காகாது சிவத்துக்கேயாம். இம்முறைமை கோக்கியன்றே உலகத் திலே ஒன்றண ஈவாரும் ஏற்பாரும் சிவார்ப்பணமெனக் கருதல்வேண்டும் என்றும், அங்ஙனம் கருதாக்கால் குற்றம் எய்தும் என்றும் கொள்ளப்படுகின்றது.

# இரண்டாஞ் சூர்ணிகை.



- எக. அரணே மறவாமல் அன்பு இருந்தால் அவனிடத்திலே ஐக்கிய மாய்ப்போவன்.
- எச. (சூ. பொ.) (1) ஒரு பொருளே அறிந்தமாத்திரத்திலை அதன் கண் இச்சை நிகழுமாறுபோல, இச்சை நிகழ்ந்தமாத்திரத்திலே அப்பொரு ளேப்பெறுதல்கூடுமென்பது உலசத்தில் இல்லாமையால், ஆன்மாவானது இச் சையாகிய பத்திமாத்திரத்திறைச் சிபாதத்தை அடையுமாறு எங்ஙனமெனில்,
- (2) சிவபிரான் ஆன்மாவில் விரவினின்ற அறிவித்த சிவானந்த விஷய த்தை ஆன்மா அறிந்ததென்றும், அவ்வான்மாவை அதிஷ்டித்துகின்ற தாம் அறிந்ததென்றும் பகுத்தறியவாராது இருவகை அறிவும் ஒன்றின ஒன்று விடாது அத்துவிதமாய் ஒருங்கே கிகழுமாறு செய்துவரும் உபகாரத்தை

அவ்வான்மா மறவாது உறு தியாகப்பற்றி அவரது அருளின்வழி நிற்றலால், அவரது சிபாதத்தை அடைதலாகிய சிவானந்தாஙபூ திரிட்டையை அடை யும்;

- (3) அச்சிவபிரான் உலகத்தார்போலன்றிப் பெத்தமுத்தி இரண்டி ணும் வேறுகில்லாது அத்துவிதமாய் உடனின்று யார்யார் எதனே எதனேச் செய்சின்றுர் என்று அறிக்து அவ்வச்செய்கைக்கு வாய்க்த பயனே அவ்வப் பொழுதே விளேவித்தும், காலாக்தாத்தில் விளேவித்தும் நிற்பவராதலான் என்பதாம்.
- எடு. அன்பு பத்தி என்பன இச்சை மீதூர்தல் எனப் பொருள்படும். மாயாவா திகள் பத்தியாவது தங்கள் கிர்க்குணப்பிரமஙிலேக்குச் சாதகமாகப் பிரமா, விஷ்ணு, உருத்திரர் என்னும் சகுணமூர்த்திகளிடத்து வைக்கப்படும் அன்பென்ற மபங்கிக்கொள்வர்.
- எசு. இந்த மாயாவா தியின் நிர்க்குணப்பிரமநிலே \* சீவன்முத் திநிலே; இதற்கு மேற்பட்டது அதிகாரமுத் திநிலே; இதற்கு மேற்பட்டது போக முத்திநிலே; இதற்கு மேற்பட்டது லயமுத் திநிலே; இதற்கு மேற்பட்டது பாமுத்தி நிலே; இத்தப் பாமுத் திநிலேயில் இச்சையாகிய அன்பு நிகழா தவிடத் துச் சிவான ந்தா நுபவம் ஒர்கா அம் சித்திக்கா து.
- எஎ. ஒருவர்க்குச் (சிவானந்தா நபூதி \ உடம்பு நீங்கியபின்னன்றி உடம்போடிருக்குங்காலும் எய்துமாயின், அத சூரியன் ஒளிபோல, ஏணே யோர்க்குப் புலப்படாதென்று உவமைமுகத்தாற் கூறப்படுகின்றது:—
- எஅ. (வெ. பொ.) ஆதிக்கன் எல்லார்க்கும் ஒப்ப நிற்பினும் ஒளி மழுங்கிய கண்ணுக்கு மாலே இருட்டேயாம்; ஒளிவிளங்கிய கண்ணுக்கு நன்கு தோன்றும்; அதுபோலச் சிவபெருமான் பெத்தர் முத்தரிடத்து அத்துவிதமாய் ஒப்ப நிற்பினும், பாசத்தாலாகிய (ஏகதேச அறிவுடைய பெத்தர்க்குப் பாசஞானமாய்த் தோன்றவர்; பாசப்பிணிப்புச்கு ஏது வாகிய அபக்குவம் நீங்கித் தமது திருவருட்பார்வையினுல் அன்புசெய்து தம்மை அறிதற்கியன்ற பக்குவமுடைய மலநீங்கிய முத்தர்க்குப் பாசத் தினைவிய ஏகதேச அறிவை நீக்கிப்(பூரண அறிவு)விரியச்செய்து அவ செதிரே விளங்கித் தோன்றவர்; ஆயிரம் கொணத்தையுடைய சூரியன் தனது கிரணம் திண்டிப் பக்குவமெய்திய கமலமலருக்கு முன்னுளதாகிய கூம்புதலேமாற்றித் தன்போல அத்தாமரைமலரின் ஆயிரம் இதழும் அலரச் செய்வது போலரம்.
- எகூ. இதனுல் முத்திரிஃயில் ஆன்மாவின் அறிவு நிகழுமாறும், அது சிவபிரானது அறிவாகிப அருட்கண்ணினுல் எய்துமாறும் கூறப்பட்டன.

<sup>\*</sup> மாயாவா திகள் தமது நிர்க்குணபபிரமநிலையைச் சிவன்முத்தர் நில என்பர்; சைவசித்தாந்திகள் பரமுத்திநிலேயையே சிவன்முத்தர்நில என்பர்; ஆகலின், அவ்வி சுண்டின் தாரதம்மியநிலே ஈண்டுக் கூறியதுபற்றி உணர்ந்துகோடற்பாற்றும்.

அ௦. பிறையார் சடையண்ணன் மறையார் மருத‱ நிறை∗யா னிஊபவர் தறையா ரின்பமே

என் றம்,

அக. ''சூன் முதிர் பசலே கொண்டு சுருள்விரித் தானுக் கன்ப, **ரா** லின சிந்தை போல வலர்ந்தன கதிர்க ளெல்லாம்'' என்றம்,

அட. 'ஞான வரம்பின் றஃசின்றுர்" என்றம்,

அ க. "அப்பதியில் வாழ்பெரியோ ருள்ளம் போல, வோங்கு நிலே **த்** தன்மைய, காய்" என்றும்,

அச. ''திண்ணிய வுணர்விற் கொள்பவர்'' என்றம் போநத திருவரக்குகளால் (முத்தர் அறிவு வியாபகமாமாறு தெளியப்படும்.)

அடு. **அ**ன்பிஞல் தம்மை உணருமுததருக்குப் பாச**த்தை நீக்கி** அறிவை அலர்த்துமாறு கூறப்படுகின்றது:—

அசு. (வெ. பொ.) கண்ணின்கணுளதாகிய இருளேச் சந்திரன் உட ஞய் நின்று முறைமுறையால் நீக்கி ஒட்டியவாறுபோல, ஆன்மாவில் அநா திக்கண்ணே நிலேபெறற சிவபிரான் ஆன்மாவைத் தமது திருவடிக்கண்ணே சேர்த்துக்கொள்ளு தற்குளதாகிய இச்சை மிகுதியினுல், அவ்வான்மாவின் கண் நிலேபெற்ற ஆணவமலத்தை நீக்கி ஒட்டி, காந்தமானது இரும்பைத் தன் கண்ணே இழுத்துக்கொண்டு தன் வசமாய்ப் பற்றச்செய்தல்போல, சிவபிரான் ஆன்மாவைத் தமது சிவானந்தசாகரத்துட் சேர்த்துத் தம்வசமாய்ப் பற்றிக் கொண்டு நிறகுமாற செய்தலால், அவருக்கு எக்காலத்தினும் விகாரமில்லே, அவர் எல்லாத் தொழிலேயும் தமது ராநிதிக்கண்ணே சதுதிசங்கற்பமாத்திர மாய் ஓர்பாரமின்றி விளேயாட்டுப்போலச் செய்கின்முர்.

அஎ. முக்திகிஃபில் ஆன்மாவுக்கு அன்பு நிகழும் என்றும்**, அது** சிவத்தின் அன்பிஞல் எய்தும் என்றும் கூறப்பட்டது.

அஅ. ''உள்ளுற மன்பர் மனத்தார் தாமே'' என்றும், ''ஆறு செஞ் சடை வைத்தவாட் போக்கியார்ச், கூறி யூறி யுருகுமென் ஹள்ளமே'' என்றும், ''ஆறு த பேரன்பி னவருள்ளங் குடிகொண்டு'' என்றும், ''உள்ளத்திற் ஹெளி கின்ற வன்பின் மெய்ம்மை யுருவிணயு மவ்வன்பி ஹள்ளே மன்னும், வெள் ளேச்செஞ் சடைக்கற்றை செற்றிச் செங்கண் விமலரையும்'' என்றும் போக்த திருவாக்குகளும் அவ்வன்பின் கிலமையை இனிதா புலப்படுத்தும்.

<sup>\*</sup> கிறை என்றது வியாபகம்.

- அகூ. ஆன்மாவுக்குக் குணம்போல அநா தியாயுள்ள சகஐமலம் அவ் வான்மாவுக்கு வேழுப் நீக்கற்பாலதென்றம் கூறப்படுகின்றது:—
- கூo. (வெ. பொ.) வியாபக அறிவு விளங்கி ஆன்மா கிவபிரான் வக மாய் ஒன்றுபட்டுக் கூடுங்கால் முன்னுள்காய் ஏகதேச அறிவு கெட்டுக்கூடு மாயின், குணமாகிய அறிவுகெடவே குணியாகிய ஆன்மாவும் கெட்டுப்போ மாதலின், அது கிவத்தோடு ஒன்றமாட்டாது; அறிவுகெடாது கிவத்தோடு கூடுமாயின் ஏகதேச அறிவு கெடாதபோது வியாபக அறிவு விளங்குதலின் மையால் இரண்டு பொருளாய் நிற்றல்பற்றி ஒன்றுமாறின்றும். பின் எங்ங னம் ஏகதேச அறிவும் கிவமும் கூடுமோ எனின் கூறுதும்; ஏகதேச அறிவைச் செய்யும் ஆணவம் கன்மம் மாயை என்றும் மும்மலங்கள் மாத்தி ரையே கெட்டொழிய, தன்னிடத்துளதாகிய கடினதுணம் நீங்கி நீரைச் சேர்ந்து ஒன்றுய்ப்போன லவணம்போல, ஆன்மாவானது கிவானந்தத்தைத் தலேப்பட்டு அச்சுவத்துக்கு அடிமையாக, அச்சிவமும் ஆன்மாவைவிட்டுப் பிரியாது இயைந்துநிற்கும். நீ
- கூக. ஏுணப் பசுக்களும் பாசங்களும் சிவபிரானுக்குப் போதுவியல் பானே அடிமையும் உடைமையு பயிரப்பினும், ஈண்டு ஆன்மா அவனருளா லல்லது ஒன்றஞ் செய்யாஞக, அவ்வான்மாவைப் பிரியாது இபைக்து நிற் கும் இன்பசிவத்தை (அறிந்து இச்சித்த அநுபஙிக்கும் உரிமை எப்திய ஆன் மா )அச்சிவத்துக்குச் சிறப்பியல்புபற்றி அடிமையாம் இதனை முத்தி நிலேயில் ஆன்மாவின் கிரியை நிகழுமாறம், அது சிவத்தின் கிரியையினுல் எய்துமாறும் கூறப்பட்டன.
- கூட. நான்காம், இந்தாம், ஆரும் சூத்திரங்களில் முறையே கூறப் பட்ட கேவேலம், சகலம், சுத்தம் என்னும் மூன்று அவஸ்தையினும் ஆன்மா தன்னியல்பிற் கேடின்றி நிற்குமாறு கூறப்படுகின்றது:——
- கூடி. (வெ. பொ.) பிரிதியங்கடவுள் காஃப்போதில் முகிற்படலுக் துள் மறைந்து, அம்முகிற்படலம் சிறிது நீங்கியபோது சங்கோசமாய்த் தன் னெளி ஏகதேசமாய்ச் சிறிது விளக்கி, பின்னர் அம்முகிற்படலம் பெரும் காறறிஞல் அடியுண்டு அதஞல் சத்திமடங்கி விட்டுநீங்கியபோது, அவ் வொளி எங்கணும் விகாசமுமாய் விளங்கும் முறைமைபோல, ஆன்மாவும் மலத்திஞற் கேவலாவஸ்தையில் மறைப்புண்டு, பின்பு தன்னறிவு சகலா வஸ்தையில் ஏகதேசமாய்ச் சிறித்த விளங்கிப் பிரபர்சளிஷயத்தை அறிந்து அதில் அழுந்தும்; பின்பு (சிவபிரான் திருவருளால்) அமமலசத்தி பற்றறக் களேந்து அடக்கப்பட்டபோது, அவ்வறிவானது சுத்தாவஸ்தையில் ஹீயரபு கமாய் விலுங்கிக் கப்பின்றிச் சிவானந்ததனைகத் தலேப்பட்டு அந்த ஞேய் இன் பகிலத்தில் அழுந்தும்.

- கூச. நூல் நெ வூ இபெடு நில **மாடு திளமெந்**வவ இடு நவவ| வு ஊ**து, வூ** இபெடு நிவு விலா**மா** தி **தி வ வ**ஜ ஆயெகி∥ நிறே பூஜயேத் தேவம் சாத்சொ கைவச கைவச। சந்ததம் பூஜயேத் தேவம் திலாசாத்சௌச வர்ஜயேத்∥
- கூடு. 'பேகல் எனப்படும் சகலாவஸ்தையிற் சிவணே வழிபடற்க; இரவு எனப்படும் கேவலாவஸ்தையில் அவரை வழிபடற்க; பின் கேவல சகலமொ ழிக்து எஞ்ஞான்றும் சுத்தாவஸ்தையில் அவரை வழிபடுக" என்று கூறிற் றுச் சிவாகமம்.
- കുകു. (മൌമെപ്⊸യു ബും) കു<sub>ളു</sub>മികുംചപ്രിന്ത്തും മെറ്റെപ്ന എമു ബഹു ധ്രേഷി ധിറില**ന** പെന്നും പുറിച്ചുമുണ്ടു∥
- (இருக்குவேதம், ஈ. சுஉ. கo; கிருஷ்ணயசர்வேதம், க. டு. சு. ச; சுக்கிலயசுர்வேதம், ஈ.சு. ஈ.; சாமவேதம், ஏழாவது பிரபாடகம், கo)
- (பூர்புவஃ ஸ்வஃ) தத்சவி தர்வரேண்யம் பர்க்கோ தேவஸ்ய தீமஹி **தியோ** யோ நஃ பெரயோதயாத்\\
- கூஎ. 'எந்தச் சிவசூரியனது (ஞானேச்சாக்கிரியா) சத்தியாகிய ஒளி யானது எங்கள் ஞானேச்சாக் கிரியாசத்திகளேச் செலுத்துகின்றதோ, அந்த முக்கியப் போருளே (அஃதாவது, அந்தப் பராசத்தியொளியை) தியானிக் கின்றேம்" என்பதே சமஸ்தவேதங்களின் சாரமாகிய மகாமந்திரகாயத்திரி யின் பொருளாம். இதற்கு உபப்பிருங்கணமாக,
- கூகு. ''சிவசூரியனுடைய பராசத்தியோளியினுல் வன்மையாக்கப் பட்ட ஞானக்கண்ணினுல் ஆன்மாவானது சிவசத்தியோடியைக்து சிவத் தைப் பார்க்கின்றது; மலம் மறைக்துபோயிற்று" என்று சிவாகமம் அக் காயத்திரிப்பொருள் விளக்கிற்று. காயத்திரியிலே தேவசவிதா எனப்பட் டவர் நாராயண சூரியனு? மற்றுன்று? என்னும் ஆசங்கைகள் எழுவொட்டா மல்,தேவ என்பது சிவிணயும், சவிதா என்றது சூரியீணயும் உணர்த்தம் என்பது போதரச் சிவார்க்கர் (அஃதாவது) சிவாதித்தன் என்று கூறப்பட் டது. படவே, நமது கண்களுக்கு விஷயங்களேப் புலப்படச் செலுத்தும் புறத்துள்ள சூரியனுக்கு இயையச் சிவாகமம் ஒளி என்றும், சிவத்துக்கியை யச் சத்தி என்றும் கூறிற்று. காயத்திரி சுருதியானது ஒரு மொழிகொண்டு

ஒளியையும் பராசத் தியையும் ஒருங்கு உணர்த்துமாறு போக்கஸ் என்று கூறிர்று. செதனைசேதனப் பிரபஞ்சமணேத்தையும் பிரகாசிப்பித்தலாற்ப (மை) எனவும், அவற்றை இச்சிப்பித்தலால் ந (ரு) எனவும், அவையணேத்தும் ஒடுங் கித் தோற்றுதலால் க (மு) எனவும்பகுத்துப் பொருள் கோடற்கியன்ற பாக்க சப்தம் கிவசத்தியினின்று வேறுளுக சிவனுக்குப் பெயராகப் போக்த தென்று மைத்திராயனேபுகிடதம் கூறுமாற்ளுல், போக்கஸ் (மை பிலி) என்றது ஞான இச்சாக்கிரியாருப பராசத்திக்குப் பெயராயிற்று; பாக்கஸ் என்றது தனிமொழியாய் ஒளிக்கும் பெயராமாறு தெளியப்படும்.

- கoo. பிரசோதயாத் (வ வாடியாக) என்னும் மொழி சேலுத்து கின்றுர் எனப் பொருள்படும். அஃதாவது ஆன்முக்களாகிய எங்கள் ஞான இச்சாக்கிரியைகளே உண்ணின்று செலுத்துபவர் சிவசத்தி என்றே பெறப் படுகின்றது. எங்கே ஆன்முவைச் செலுத்துகின்றுபெனின், பேத்தகாலத் திலே திரோதானசத்திபாய் கின்ற பிரபஞ்சவிஷையததை அறிக்து அதுபவிக் குமாறம், முத்திகாலத்திலே அருட்சத்திபாயிகின்ற ஞேயப்பொருளாகிய சிவத்தை அறிகது சிவாநுபவத்தை அதுபவிச்குமாறுமாம் என்க.
- கoக. பொதுவகையாற் (பெத்தகாலத்திற் சிவசூரியஞர் ஆன்மாவின் ஞான இச்சாக்கிரியைகளேச் செறுத்தி அறிவித்து நிறறல் அதிசூக்கும் பஞ் சகிருத்தியமாம் என்றம், சிறப்புவகையால் (முத்திகாலத்திற்) சிவசூரியன் ஆ மாவின் ஞான இச்சாக்கிரியைகளேப் புறத்தே மற்றென்றினுஞ் செல்ல வோட்டாது தடுத்து, ஞேபப்பொருளாகிய தம்மை உணருமாறே சேலுத்தி, தாமும் அங்ங்னம் சேன்று உணருங்கால், ஆன்மகிற்சததியினிடத்துத் தாம் ஏகாபம் விட்டுகீங்காதவராய், அந்த ஞேயவிஷயத்தை உணர்வோராவர். இங் ங்கைம் ஆன்மாவுக்குச் செய்யும் உபகாரம் பராட்ணும் எனப்படும்.
- க0உ. ஆகவே, சுவஞானபோதத்தில் ஐந்தாம் சூத்திரத்தாலும், பதி தோம் சூக்திரத்தாலும் முறையே உரைக்கப்பட்ட அதிசூக்குமநடனமும் பாநடனமும் சாயத்திரி மநதிரத்திலை உணர்ததப்பட்டனவாம். அந்தக் காயத்திரி மந்திரப்பொருள்,

### **க**்கை. \_க்ஸை**) உரை**⊣யி**தா** மி‱்¦ தஸ்ய தர்சயிதா சிவ்≀

- க0 ச. ''அந்த ஆன்மாவுக்குப் (பிரபஞ்சசிவஞேய) விஷயத்தைக் காட்டுபவரும் (உடனின்று) காண்பவரும் சிவனே'' என்ற க0 டிடம் பிரி விற் காணப்பட்டவாறு கூறம சிவஞானபோத கக–ஞ் சூத்திரத்தினுலும் உணர்ததப்பட்டது.
- சுo்். ஆதித்தனேயும் ஒளிபையும் பதார்த்தத்தையும் குருடன் அறி யான்; அதுபோல, ஆசாரிபபையும் சிவஞானத்தையும் மெய்ப்பொருளேயும் அபக்குவன் அறிபான்.

- கo க. ஆதித்தன் குருடனுக்குக் காட்டாத துபோல ஆசாரியர் அபக் குவனுக்கு அறிவிக்கமாட்டார்.
- கoa. ஆதித்தனுக்குத் தன் கொணங்களால் இருட்டை நீக்கிப் பதார்த் தங்களேக் கண்ணுக்குக் காட்டும் குணம் ஒன்று; தன்ணேக் காட்டிப் பதார்த் தங்களேயும் கொணத்தையும் காட்டாத குணம் ஒன்ற; ஆக இரண்டு குணம் உண்டு.
- க0அ. கண்ணுக்குக் கிரணத்தைப் பொருந்திப் பதார்த்தங்களேக் கா ணும் குணம் ஒன்று; கண் ஆதித்தணேப் பொருந்திக் கிரணத்தையும் பதார்த் தத்தையும் காணுத குணம் ஒன்று; ஆக இரண்டு குணம் உண்டு.
- க0கூ. ஆசாரியர்க்குத் திருவருண் ஞானத் திணைல் உயிர்க்கு அணேத்தை யும் அறிவிக்கும் குணம் ஒன்று; சிவமாகிய ஞேயத்தைக் காட்டித் திருவருண் ஞானத்தையும், அதனுல் அறிந்த எணேடி பொருளேயும் காட்டாத குணம் ஒன்று; ஆக இரண்டு குணம் உண்டு.
- ககo. ஆன்மாவுக்குத் திருவருவேப் பொருந்தி அணித்தையும் அறியும் குணம் ஒன்று; சிவமாகிய ஞேயத்தைப் பொருந்தி அருவேயும் அதனுல் அறிந்த ஏணப்பொருவேயும் காணுத குணம் ஒன்று; ஆக இரண்டு குணம் உண்டு.
- ககக. சிவன்முத்தர்களுக்குச் சிவமேயன்றி வீனய பதார்த்தங்கள் விஷயமாகாதிருக்கினும், பழக்கவாடையால் ஒரோவழி ஞானக் கிரியைகள் புறத்தேசென்று, அதுவாயிலாக ஏகதேசவுணர்வு உண்டாயதேனும், ஒரு பொருள் காட்சிப்படவருமாயின் அந்தப்பொருள் காட்சிப்படும்போதே,

#### ககஉ. எப்போர எெத்தன்மைத் தாயினு மப்போருண் மெய்ப்போருள் காண்ப தநிவு

என்று உத்தாவேதமுடையார் கூறியவாறு, சிவஞானம் எவ்விடத்தினும் இருப்புவிடாமல் எல்லாப்பொருட்கு மிடம்கொடுத்து நிற்கு நிலேயைமறவாத உணர்வால் அந்த ஞானப்பொருட்குள்ளாகச் சிவத்தைக் காண்பாராதலின், அவர்க்குப் பரமே பார்க்கப்படுவதன்றிப் புறத்துள்ள பதார்த்தங்களேப் பார் க்க நோரதாம்; சிவயோகத்தானத் துரியநிலேக்கண்ணே தம்மை வேறு காணு மாறின்றித் திருவருளிலே அடங்கி அருளாய் ஒழிந்திருக்கப் பெற்ற யோகி கள் தம்மிடத்த ஒரோவழிச் சுகதுக்கங்கள் வந்து தாக்கினும், அவர் பரமே பார்த்திருப்பாராதலின், எல்லாம் அந்தப் பரனிறைவிலடக்கிக் காண்பார்கள் என்று சித்தாந்தசாத்திரங்கள் கூறுகின்றமையாலன்றே, எஞ்ஞான்றும் சிவத்தினது பரநடனத்தைப் பார்க்குமியல்பினராய பகவாளுகிய விஷ்ணு மூர்த்தியானவர்

- ககச. ''அந்த நடேசாது நிருத்ததரிசன மகிழ்ச்சியிறைற் சிவானந்த சமுத்திரத்திலே அமிழ்ந்தி, உலகத்தை உணர்ந்தாரில்ல; நெடுங்காலம் சிவா னந்தமகோததியில் அமிழ்ந்திக் கிடந்தார்'' என்று சுவேதாரண்ணியமான் மியமும்,
  - ககரு. ஸ்ய ் நிற ஆது வூடு இரைகை வுண்று கோடி வரையில் வரையில் வரு வரையில் வரையில் வரு வரையில் வரு வர்கள் வரியில் வரு வரியில் வரு வரியில் வரியில்
- ககசு. ''பாற்கடலேவிட்டு விஷ்ணுவானவர் நிலவுலகின்மிக்கதாகிய அரிய சிதம்பரஸ்தலத்தை அடைந்து, (அகண்டாகார) ஞானரூபியாகிய மகாதேவநடேசமூர்ததியைத் தரிசித்துக் கண்களினின்று ஆனந்தபாஷ்பம் பொழியவும், வாக்குத் தழுதழுக்கவும், நான்கு மாசம்வரையும் புறத்துள்ள தொன்றும் உணராது (போபிரை)'' என்றும்,
  - ககஎ. அங்கதற்பின் முறையாக வச்சுதன்பாற் கடலகன்று நங்குழுவேல் லாஞ்சூழ நாவலந்தீ வகத்தணுகி யெங்கள்பிரா னநனடஞ்செய் யெல்லேயிலாத் தில்லேதனிற் றுங்கமணி மன்றுதணத் தொழுதுபா வசமாஞன்,
  - ககஅ. சொல்லிய பாவசமாய்த் திருழன்னே வீழ்ந்திறைஞ்சித் தோஃ‰தனி லறிவிழந்து துணேவிழிகள் புனல்பெருகப் பல்லுயிர்க்கு ழயிராகும் பாமசிவ பூரணத்தி னெல்‰தனிற் புக்கழந்தி யெழந்திலனி ரிருதிங்கள்.
  - கககு. இத்திறத்தா லவசமதா யீறுழத னடுவுமிலா வத்தனது திருவடிக்கீ ழடங்கியே யாணேயிஞன் மெய்த்துரியங் கடந்தவுயிர் மீண்டுசாக் கிரத்தடையத் தத்துவமெய் யுணர்ச்சியேலாந் த‰த்த‰வந் தீண்டினவால்.

- க20. ''விஷ்ணவானவர் பாற்கடி இந்திச் சம்புத்திவிற்போய், எம் பெருமானுகிய கிவபெருமான் பரமானந்ததாண்டவஞ் செய்தருளுகின்ற தில்ஃப்பதியிலுள்ள கனகசபையை வணங்கி, பாவசமாய்த் திருமுன்னே வீழ்ந்திறைஞ்சி, அறிவு செயலிழந்தவிடத்தளதாம் அன்பு மீதூர்ந்து, அதுகாரணமாகக் கண்கள் இரண்டினின்றம் ஆனந்தபாஷ்பம் பொழிய, சர் வான்மாக்களுக்கும் அந்தரியாமியாகிய கிவபெருமானது அகண்டாகாரிந்த வியாபக எல்ஃயைத் தஃப்பட்டு, அதிலமுந்தி, நான்குமாசம் எழுந்தாரல்லர்" என்றும் கந்தபுராணமும் கூறுகின்றன.
- கஉக. திருவாலங்காட்டிலே ஊர்த்துவதாண்டவழம், சுவேதாரண் ணிபத்திற் புஐங்கலளிதாடன மும், மதாரபுரியில் வியத்தியஸ்ததாண்டவ மும், குடந்தைக் கீழ்க்கோட்டத்தினும் நாகேசுவராலயத்தினும் அம்பிகா தாண்டவ மும், தேவதாருவனத்திற் கஐகும்பிநடனமும், பேரூரிற் பிரளய காலசங்காரதாண்டவ மும், உத்காகோசமங்கையிற் பரமாகசிய ஆனந்த தாண்டவ மும், திருக்கைலாசத்திலே திருநடனமும், சிதம்பரத்திற் பரமா னந்தபோததாண்டவ முமாகக் கூறப்படும் நவதாண்டவங்களுள்ளே, இறுதியாகக் கூறப்பட்ட பரமானந்தபோததாண்டவக்தைத் தரிசித்து விஷ்ணுவானவர் நடராஜர் திருமுன்னே பரவசமாய் வீழ்ந்து நான்குமாசம் எழுந்தா ரல்லர் என்று நண்டுக் கூறப்பட்டதாம் என்க.

#### கஉட. உரனென்னுந் தோட்டியா னேரைந்துங் காப்பான் வானென்னும் வைப்பிற்கோர் வித்து

- கஉடை "சுருக்கம் விரிததலறச் சோதி கிறைவிற், பெருக்கவிழித் தாலை து, பேரின்ப-மெய்த மோ" என்று திருச்சிற்றம் வகாடிகள் அருளியாங்கு, எப்பொருளினும் பற்றிகின்றும் ஒன்றினும் பற்றில்லா, திருவருளே பற்றுக் விரவிகிற்பவளும் ஏகதேசப் பழக்கம் தோகது வியாபக அறிவு விளங்கிகிற்கப் பெறு தலாகிய மேய்யுணர் வெனப்படும் (திண்ணிய அறிவாகிய) தோட்டியி ஞல் ஐம்பொறிகளாகிய யாணேகள் இந்தண்டில் கத்தம் புலன்களின்மேற் செல்லாமற் காப்பவன் சத்திபலோக வை தண்டலோக முதலிய எல்லா உலகங் களினும் மிக்கதென்று கூறப்படும் பரப்பிரமசிவலோகம் எனப்படும் சோம லோகத்திற்கு ஒர் வித்தாம்; அஃதாவது, அந்தச் சோமலோகத்தை ஒளி மார்க்கத்தினுலே சென்றடைக்கு மீளப் பிறவியிற செல்லான் என்று உத்தர வேத முடையார் அருளிச்செய்தார். வேதமான து ஞானயோகஸ் தானமாகிய துரிய அருட்சி தம்பரவேல்லேயில் கிலேத்தலால், சிவலோகம் கூறப்பட்டதாம் என்க.
- கஉச. சிற்றின்ப சிறுபோகம் தாய்*த்தற்கு* ஏகதேசே அறிவு வேண்டப் படுமா ஹபோல, பேரின்ப பரபோகம் தாய்த்தற்கு வியாபக அறிவு வேண்டற் பாலதேயாம் என்க.

- கஉடு. இதுபற்றியே மெய்கண்டதேவநாயஞர் ''மலத்த இரித்துச் செல்லும் வரத்து'' என்றம், அருணந்திகிவரசாரியர் ''விரிந்திடு மறிவுங் காட்டி வீட்டையு மளிப்பன் மேலோன்'' என்றம், உமாபதிகிவரசாரியர் ''அதிலறி வடங்கி மன்னிட வியாபி யாய வான்பயன் ரேன்றும்'' என்றும் அருளிச்செய்தார்கள். சேக்கிழார்பெருமான் அவ்வியாபக அறிவை ''உரன்'' என்றும், ''திண்ணிய அறிவு'' என்றும், ''நிஃப்பட்டமெய்யுணர்வு'' என்றும் பலபிரகாரமாக அருளிச்செய்தார்.
- ் கஉசு. ''உணர்வு சேர்பெற வருஞ்சிவ போகத்தை யொழிவின்றி யுரு வின்க, ணணேயு மைம்பொறி யளவினு மெளிவர வருளினே யெனப்போற்றி" ''ஃம்புலன்வாயிலாக எய்தம் (காமம் வெகுளி மயக்கம் )என்னும் முத் குற்றங்களும் அலேவுபட்டோடும் நா, நிலேப்பட்ட மேய்யுணர்வானது தலேப்பட்டவிடத்து வரும் பரமானந்தசிவபோகத்தை, (இப்போது) இடையீடின்றி (உடிது) சபாநடராஜ திருவுருவின்கண்ணே செல்லும் ஃம்புல அள விற்கும் எளிதாக வாய்க்குமாறு அருளிச்செய்தீர்" என்று திருஞானசம்பந்த மூர்த்திநாயஞர் திருவாய்மலர்ந்ததாகப் பெரியபுராணம் கூறுமாற்குல், புறத் துள்ள ஃம்புலச் சிற்றின்பத்தை (மேலே ககசுடம் பிரிவிற் கூறியாங்குப்) பேரின்பமாகக் காணும் நாயஞர், சிவானந்தபோகதாண்டவம் புரியும் தம்பிரானையே தலேப்படப் பெற்குல், அவரடையும் ஆனந்தத்தின் எல்லே யை யார் அளவிடவல்லார்!!
- கஉஎ. ''உரனுறு திருக்கூத் துள்ள மார்தாப் பெருகி'' என்றும், "வவ் வியமெய் புணர்வின்கண் வருமானர் தக்கூத்து'' என்றும், ''உணர்வு ரேர்பெற வருஞ்சிவ போகம்'' என்றும் கூறப்படலால, பரநடஞனந்த மும் சிவபர போகானந்த மும் ஒன்றுமென்பது பெறப்படுகின்றது. படவே, சிவஞான போதத்துப் பதிஞொரஞ் சூத்திரம் பரானந்தசிவபோகபரநடனத்திலே முற்றியவாறு காண்க.
- கஉஅ. பத்தாஞ் சூத்திரத்திற் கூறப்பட்டவாறு, சிவயோகத்திலே ஆன்மா அருளால் நிற்குங்கால் அதற்கு மேலாகிய ஞேபம் தோன்றும்; அந்த ஞேயத்தைப் பொருந்தித்தான் தோன்றுமல் இரண்டறக் கலந்து நிற்பதுவே சிவபோகமாம். இதுவே இப்பதினொஞ் சூத்திரத்திற் கூறப்பட்ட ஞானத் து ஞானம் எனப்படும் சமாதிப்பரமுத்திரிலே.) இது ஆன்மலாபம் எனவும் படும்.
- கஉகூ. சிவபோக பரானந்தத்தை இப்போதே அடைந்துகொண்டிருப் பவர் (சகஜநிஷ்டையினர் எனப்படுவர்.

கடைக. "தேகவியோககாலத் தில் (ஆன்மாவான து) சிவானந்தத் தோடு ஒரே இரசத்தை அடைக" என்று இரௌவாகமங் கூறுகின்றது. அங்ஙனமாகவும் ''முடிவி லாத சிவபோக முதிர்ந்து முறுகி வினேந்ததால்" என்று சுந்தாமூர்த்திராயனுரையுற்றுக் கூறப்படலால், அச்சுவபோககிஃ அடைந்த சுந்தரமூர்த்திநாயஞர், திருநந்திதேவர் முதலாயினேர் இங்கே சுவாகமம் கூறிய பிரகாரம் தேகவியோகமெய்திச் சிவைக்கியரசத்தை அடைந் தாராகக் கூறப்படாது, திருக்கைலாசம் என்னும் ஓர் ஸ்தானத்தை அடைந்தா ராகக் கூறப்படுகிறன்றதே என்று *ஆகே*ஷபிப்பது அடாது; மீளா அடிமை**ச** ளாகிய அவரெல்லாம் சிவாஞ்ஞையை எஞ்ஞான்றும் சிரமேல் வகித்து இறை பணியில் ஒழுகவேண்டியவராதலின், அந்தச் சர்வஞ்ஞராகிய கிவபெருமான் யாதுகாரணம்பற்றியோ ஏவரையும் ஆங்காங்குத் திருத்தொண்டுகளில் கிறு த் துவார்; அதனே ஆகேஷபிக்க நமது குயுக்திகளுக்கு வன்மை இன்றுமாதலின் என்க. மேலும், அகண்டைசுவரிய ஆனந்தத்திஞல் ஒங்கிய மந்திரியானவன் தனது பெரிய இராஜதானியிலிருந்தாலும், இன்றேல் தனது அரசன் ஆஞ்ஞாப் பிசகாரம் ஒர் சிற்றாரிலிருந்தாலும், மற்றெங்கிருந்தாலும் அவனுக்கு ஒர்கா னும் இன்பம் குறையா திருத்தல்போலாம்; இதுபற்றியே,

- கடி சத்திய நிருவா ணத்தாற் றனுகாணுதி தம்பாற் பொத்திய லோட்டி ஞெட்டாப் புனிம்பழம் போற றேற்ற ரத்தினு லுடல்போ மென்ப ரதுபுரி முறையுத் தேற்றர் பித்தேன மயங்கி நிற்பார் பெரிதிவ ருணந்தார் போலும்.
- கடிடை. இன்னணஞ் சகச நிட்டை யெயிதிய நந்திப் புத்தே டன்னநட் தூவ னேவற் றலேநிற்த மியல்புந் தேற ரன்னவ னூலே யாயிந்து மாக்கைநின் றுளதேன் முத்தி மன்னல ரென்ப ரன்னேர் மம்மர்நோயிக் கொழிவு முண்டே

🕯 என்று மேலோரும் பணித்தார்.

- காட ச. கூடிகாறினா 8 பிகார நிவர தொர நண**ர**் ஆடி அதிகாரிணு மதிகாரநிவிருத்தோருந்தரம் முக்திஃ<sub>ர</sub>
- க ஈ. டு. ''(சிவோபாசணேயில் முற்றிய) அதிகாரிகளுக்கு அதிகாரம் நிவிர்த்தியானபின்னர்த்தான் முத்தி" என்று ஞானயோகத்தானத் தினராகிய சிவாத்துவிதசைவபாஷ்யகாரர் கூறிய திருவாக்கியத்தினுல், திருக்கைலா சத்தை அடைந்த திருத்தொண்டர்களுக்கு இறைபணித் திருத்தொண்டின் அதிகாரம் நீங்கியபின்னர்த்தான் மேலே கூறிய இரௌரவாகமவிதி அது சரிக்கற்பாலதாம் என்று பெறப்படுகின்றது.
- கடிசு. இருக்குவேதத்தினும் (க. கசுச. டிகூ,) சுவேதாசுவ**தரோப** கிடதத்தினும் (ச. அ), தைத்திரீயோபகிடதத்தினும் (உ. க; டி. சு), பிரு**க** உடு

தாரணியோபநிடதத்தினும் (சு. ச. உஉ; டு. அ. கக). சார்தோக்கியோப கிடதத்தினும் (அ. க. க; க. கூ. க), கைவல்லியோபகிடதத்தினும், தைத்திரீய ஆாணியகத்தினும் (க௦. க. க), முண்டசோபரிடதத்தினும் (உ. உ. எ), பிரசுரோபகிடதத்தினும் (டு. டு), அதர்வகிகோபகிடதத்தினுமாக எல்லா உபகிடதங்களினும், அவ்வுபகிடதங்களே ஆதாரமாகக்கொண்டு கிளர்ந்த வேதார்தசூத்திரத்தினும் (க. டி. கடி; டி. டி. டிஅ), 🕻 தடஸ்தத்திலே கி*றத்* திப் பிர*திபா திக்கப்பட்ட* ஞானயோகஸ்தானமாகி*ப*் சிதம்பரத்துத் தகராகாயதிருச்சிற்றம்பலநடனமானது வேதசாரமாய், வேதாக்தத்தெளி வாய்ப் போநத சித்தாந்தசிவஞானபோதத்*திற்* சொருபநி*ஜேபற்றிப் பேசப்* படுங்கால, ''ஆட்டுவித்தா லாரொருவராடா தாரே" என்று வாகீசப்பெருந்த கையார் அருளிபவாறு, ஆன்மாவைச் சிவிஞேபவிஷயத்திற் செல்லுமாறு ஆட்டி, ஆட்டுதல் மாத்தாத்தோட்மையாது, அவ்வான்மாவோடு உட**ைப்** கின்று ஆடியும் நிற்றலாகிய பரநடனகிஃபை கோக்குர்தோறும் கோக்குர் தோறும் குரும்பிரசம், தேன், பால், கனி, அமுதம், கற்கண்டு, கருப்புக் கட்டி 🛊 என்னும் சுவைப்பொருள்களே பெல்லாம கலந்தவிடத்துளதாகிய சுவை இவ்வியல்பிற்றெனப் பிரித்தறிய வாராமைபோல, சொல்லுதற்கரிய பேரின்பம் ஆன் மாவுக்கு எய்துமாம் என்க.

கடி எ. இங்ஙனம் ஆன்மா எனப்படும் மன்றிலே பரடினஞ் செய் கின்றர் என்பது (''மதிகங்கைக்கிதியாளனேன்னுயிர்மேல் விள்யாடல் விடுத் தானே'') என்று திருநாவுக்கரசு நாயரை திருபபழனத்தேவரச்சுரு தியிலே கூறியிருத்தலினை லும் புலப்படும் தி நஞானசமபந்த முர்த் திநாயரைம்''அன்ற நீ யாடல் செய்கை நிணப்பதே நியமமாகும்'') என்று அருளுமாற்றுல், சிவ ஞானபோதம் கூறுமாறுட்சிவபோகபரநடனத் திலேச் எஞ்ஞான்றம் அவர் கரு ததை ஒழுகிக்கொண்டிருந்தவாறு வெளிப்படையாம்.

கடிஅ. புளிக்கண் டவர்க்குப் புனலூறு மாபோற் களிக்குந் திருக்கூத்துக் கண்டவர்க் கெல்லா மளிக்கு மருட்கண்ணீர் சோர்நெஞ் சுருககு மொளிக்கு வானந்தத் தழதூறு ழள்ளத்தே

என்ற திருமூலநாயஞர் பரநடனம் தரிசனஞ் செய்வோர்க்கு எய்தும் மெய் ப்பாடு இங்ஙனமாய் ஏன்று விளக்கினர்.

காடகு. இங்ஙனம் சதாநிருத்ததரிசனஞ் செய்துகொண்டிருக்கும் பாமுத்தருடைய ஸ்தானமும் சிதம்பரமாம். அது,

கசo. ஆரண வுருவார் தில்லே யம்பல மெய்தப் பெற்றே ரோருணர் வாவ பென்று மொன்றல போன்ற ரல்லர் காரண ராகா ரொத்த கருத்திலர் நிருத்த வின்பப் பூரண ரவர்கள் வாழம் புவனழம் போதுவா மன்றே

என்னும் உமாபதிசிவாசாரியசுவாமிகள் திருவாக்கிருல் உணாப்படும்.

கசக. தாமரைப்பூவை அடிக்கடி திண்டியும், அதனேடு கலர்திருர் தும் அந்தத் தாமரைப்பூவின் தேணப் பருகமாட்டாத மண்டூகங்கள் போல பாற்சுஸ்ரீத்திரத்துள் வாழும் மீன்கள் பாலே இருந்தவிடத்திருந்து `கிறையப் பருக அறியாமல் வேறுபலவற்றை உண்டல் போலவும், உறியின் கண்ணே தூங்கும் பால் நிறைந்த படணயிலிருக்கும் பூணே அதணப் பருக அறியாது சுவரின்கண்ணே ஊரும் கரப்புப் பூச்சியை விரும்பிப் பாய்ர்து பாற்பாணேயையும் தகர்த்த அப்பூச்சியினுறும் தன் வயிறு நிறையப் பெருது போதல் போலவும், நடராஜப்பெருமானது திருமேனியை எஞ்ஞான்றும் தரிசித்தும் பூசித்தும் வரும் பாக்கியம் பெற்றும், அவரது பாடனைர்தத்தை அவர் அருளிய வேதசிவாகமகெறியானே தஃப்பட அறியாது, புறச்சமய டாயாவாத நெறியிற் சிலர் தஃப்படுதல் நெறியாமோ? அங்ஙனம் தஃப்பட்ட வர்க்கு இறு தியில் அவர் அளித்த பயணே அறிந்தவர் பின்னும் அக்குழியில் எப்போதேனும் இறங்கமுயல்வாரோ? எந்தப்பிரகாரம் திருப்பி*த்* திருப்பி வெள்ளிடை மஃஃபோல விளங்கவைத்தா லும்📢 அதிபரிபக்குவமுடையார்க்கே அந்த நன்னெறி புலப்படும். ந இதுபற்றியே, ''உண்மையாஞ் சிவானுபவ ஞானபோக மருந்திடினு முத்தமர்க்கே யாகும்'' என்ருர் பெரியோர்.

கசஉ. இராப்போதிலே போய்த் தத்தம் கூத்துக்களேக் கண்ணிஞற் பார்த்து மகிழ்தல் எந்தெந்தத் தேசத்தினும் உள்ள எந்தெந்தச் சாதியாரா சிய அஞ்ஞானிகளெல்லோர்க்கும் ஒப்பமுடிந்த பக்ஷமேயாக, சிவபரானந்தக் கூத்தை எக்காலத்தினும் இடையீடின்றி உண்ணேக்கி மகிழ்தல் சிவஞானி களுந்குமாத்திரம் இபலுமாம் என்க.

# பதிஞோஞ் சூத்திரத் தொகைப்பொருள்.

ஏகளுக் இறைபணிகிற்கும் ஞானிக்கு அவரது ஞான இச்சாக் கிரியை கள் விடயித்தற்கு விடயமொன்றாகைக்குற உணர்த்துதல்வாயிலாகச் சிவப் பேறு எனப்படும் ஆன்மலாபம் கூறப்படுகின்றதென்றும், சிவபாவணேயின்றி அமையாத ஆன்மாவானது ஒரு விடயத்தை அறியுமிடத்தும் சிவபிரானது சிற்சத்தி ஆன்மாவின் சிற்சத்தி எனத் தானேனப் பேதமின்றி உடனுய்க் கலந்து நிற்ப, சிவபிரானும் ஆன்மாவிற் கலந்துநின்று அறிவித்த விஷயத்தை ஆன்மா அறிந்ததென்றும், ஆன்மாவை அதிட்டித்து நின்ற தாம் அறிந்த தென்றும் பிரித்தறியப்படுமாறின்றி இருவகை அறிவும் ஒன்றணே ஒன்று விடாது அத்துவிதமாய் ஒருங்கே விடயிக்குமாறு செய்துவரும் இவ்வுபகாரம் பெத்தத்தினும் முத்தியினும் ஒரே பிரகாரமாய் இருக்கும் என்றும், ஆன்மா வாகிய ஒருபொருள் சிவமாகிய மற்றென்றுதல் எங்ஙனம் என்னும் சுந்தேகம் ஒழிக்கப் போர்தமையால் அவ்விரு பொருட்கு முளதாகிய சம்பந்தவிசே

ஷம் உணர்த்ததலே அத்துவிதசொற்குப் பொருளாம் என்றும், சிவபிரான் **ஆன்**மாவுக்குக் காட்டியும் அதனுேடு சலாது காண்டலும் செய்யுமா*ற்ரு*ல் அவர் விகாரிபாவாரல்லர் என்றம, ஆன்மா சுவத்தோடு ஒற்றமைப்பட்டு கின்ற அவரது திருவடிகளே உணரிவ, அச்சிவம பரபோகமாய் மேன்மே இம் விளேயும் என்றம, பெத்தகாலத் <del>நி</del>ற் சிவபிரான் ஆன்மாவாய் நின்று விட யித்தலின், விஷயங்களால் வரும் இன்பதுன்பங்கள் (ஆன்மாவுக்கேயாம் என் அபம், முத்திகாலததில் ஆன்மாவானது சிவபிராஞப் நின்று விடயித்தலின் அவ்வின்பதுன்பங்கள் (ஆன்மாவுக்காகா ှ் என்றும், சிவபிரான் ஆன்மாவுக்குக் காட்டியும் கண்டும் நிற்கும் உபகாரத்தை அவ்வான்மா மறவாது உறதியாய்ப் பற்றித் திருவருள்வழி நிற்பின் அதற்குச் சிவானந்தா நபூதி நிஷடை எய்தும் என் றம், பாமுத்திநிஃயில் அன்பு நிகழா தாயின் சிவானந்தா னுபவம் எய்தா தா என்றும், சிவபிரான் பெத்தர் முத்தர் என்னும் இரு திறத்தாரிடத்தும் அத்து **வி தமாய்** ஒப்ப<sub>ி</sub> நிற்பினும் **(**பக்குவமுடையார் அறிவையே பூ**ரண அறிவாக** விரியச்செய்வர் நான்றும், ஆன்மாவின்கண்ணேயுள்ள ஆணவமலத்தை நீக்கிச் சிவானர்தசாகீரத்*துட்* படியச் செய்*து* தமவசமாகச் சங்கற்பமா*த்* திரத்தி**ைல்** விளேயாட்டுப்போலச் செய்கின்றுர் என்றம், ஆன்மாவான த ஆணவமுதலிய மும்மலமாத்**தி**ரையே கெட்டொழியச் சிவானக்<u>தத்தைத்</u> தஃப்பட்டுச்(சிவத் துக்கு அடிமையாம்] என்றும், ஆன்மா மலத்திறை கேவலாவஸ்தையையும், கலா தி தத் துவங்களாற் சகலாவஸ்தையையும் அடைர் து, சிவபிரான் திருவரு ளால் அவ்வான்மா சுத்தாவஸ்தையை அடைந்து வியாபகமாய் விளங்கிச் சுவானந்தத்தைத் தலேப்படும் என்றும் உணர்த்தப்பட்டதாம் என்க.

### பதினேராஞ் சூத்திரப் பரீணைவினுக்கள்.

- க. சூத்திரப்பொருள் யாது? ச**.**
- **உ**. **சூதிர**க்கருத்துரை யாது? டு.
- **ஈ**. **அ**தன் பொருள் யாத? சு.
- சு. இருள் நீக்கத்தில் ஒளிவிளக்கம் போல், எதன் நீக்கத்தில் எது விளங்குதின்றது? எ.
- **ரு. அ**தனுல் இறைபணி திற்பார்க்கு இனிச் செய்யக் கிடந்ததொ**ன்** றில‰ யெனலாமா? எ.
  - சு. ஏகணுகி நிற்கும் தானம் யா து<sup>?</sup> எ.
  - எ. **அ**ந்த அருணிஃவைில் எது விளங்குப்? எது விளங்காது? எ.
- அ. வடமொழிப் பத்தாஞ் சூத்திரத்தில் எடுத்துக்கொண்ட சுவானு பூதிரிலே எங்கே முற்றுப்பெறுகின்றத? அ.

- கூ. வடமொழிச் சூத்திரத்திற் சுவா நபூ கிமாஞவன் என்றது எங்ங னம் மொழிபெயர்க்கப்பட்டுள்ள து? அ.
- கo. சுவா நபூ திமான் (எனப்படும் அரன் கழல் செலும்) என்றது எதன் பின் வைத்துரைக்கப்பட்டது? அ.
- கக. பித்தாஞ் சூத்திரம் எதணே உணர்த்திற்று? பதினொஞ்சூத்திரம் எதின யுணர்த்திற்று? அ.
  - கஉ. குத்திரப் பிண்டப்பொருள் யா*து?* கூ.
  - , கடி, தெண மறவா திருந்தாற் போன்பு உளதாகும்? க0.
- கச. **ந**ன்றி மறவாமையைப்பற்றி நாயனுரும், ஒளவையாரும் யாது கூறினர்? கo.
- குடு. ஆன்மாவைவிடுத்துக்கண்ணுனது ஒர் உரு வத்தைக்காண வல்லதோ? கஉ, (1).
  - கசு. ் கண்ணுக்குக் காட்டுவது யாது? கஉ, (1).
- கள. ஆன்மசிற்சத்தி கண் ெணுளியோடு எங்ஙனம் கலந்து நிற்கும்? கஉ, (1).
- கஅ ஓர் உருவத்தைக் கண்ணெளி கண்டதோ, ஆன்மசிற்சத்தி கண் டதோ எனப் பிரித்தறிய வராது நிற்கும் இருவகைக் காட்சியும் எங்ஙனம் ஒருங்கு நிகழ்கின்றன? கஉ, (1).
- ககூ. சிவபிராண விடுத்து ஆன்மா ஒரு விடயத்தை அறிய வியதுமோ? கஉ, (2).
  - உo. ஆன்மாவுக்குக் காட்டுபவர் யார்? கஉ, (2).
- உக. சிவசிற்சத் நி ஆன் மசிற்சத் தியோடு எங்ஙனம் கலந்து நிற்கும்? கஉ, (2).
- உட. ஓர் விஷயத்தை ஆன்மசிற்சத்தி அறிந்ததோ, சிவசிற்சத்தி அறிந்ததோ எனப் பகுத்தறிய வாரா துநிற்கும் இருவகை அறிவும் எங்ஙனம் விடயிக்கும்? கஉ, (2).
- உ**ந. அ**த்துவிதமாய் விடயிக்குமாறு செய்யும் உபகாரம் எக்காலங் களில் உண்டு? கஉ., (2).
- உச. ஏங்கே நின்றுகொண்டு ஆன்மா சிவபிரானது உபகாரத்தைச் சிந்தித்தல்வேண்டும்? கஉ, (3, 4)
- உடு: அவ்வுபகாரத்தை நோக்குர்தோறும் யாது மீதாரு கின்றது? கஉ, (4).

- உசு. அந்த இச்சை பின் யாதாக விளங்கும்? கஉ, (5).
- உஎ. 🛮 போனர்தத்தை எர்நிஃயில் அனுபவிக்கும்? கஉ, (5).
- உஅ. ஆன்மாவின் ஞானேச்சாக்கிரியைகளால் எது விஷயீகரிக்கப் பட்டது? கஉ, (5).
- உகூ. நோக்குந்தோறும் நோக்குந்தோறும் என்றதை மாணிக்கவாசக சவாமிகள் எங்ஙனம் அருளிச்செய்தார்? கடி.
  - **ந.**o. மூலிடம்பற்றிய மகாவாக்கியங்கள் யாவை? கச.
- ஈடக, எவற்றின் சம்பந்தவிசேஷத்தை உணர்த்தைகின்றது அத்து வி**த**ப்பொருள்? கஅ.
- டஉ. எவற்றின் ஐபத்தை நீக்குமாறு ஆன்மா பரமான்மாக்களின் சம் பந்தம் உணர்த்த நேர்ந்தது? கடு, கசு, கஎ.
- டைடை. தத்துவமசிச்சுரு தியின் பாருளேப் பெரியோர் எங்ஙனம் கூறினர்? ககூ.
- நட ச. அத்துவிதம் என்னும் மொழியிறை பெறப்படும் சம்பர்தம் எத்தண? 20.
- ஈ. இ. **ப**ாயாவா தி கூ அம் <sup>®</sup>க்கிய சம்பர்**தம்** ஒவ்வாதென்பதை விளக்குக? உக∙
- ந.சு. குணகுணிபோலும் தாதான்மியசம்பந்தம் ஒவ்வாதென்பதை விளக்குக? உட
  - நாக. சமவாயசம்பந்தம் ஒவ்வாதென்பதை விளக்குக? உநா.
  - ந. அ. சையோகசம்பர்தம் ஒவ்வாதென்பதை விளக்குக? உச.
  - ந\_கூ. சொரூபசம்பந்தம் ஒவ்வாதென்பதை விளக்குக? உரு.
- சo. அவயவ அவயவிகளாயேனும், குணகுணிகளாயேனும் வேற்று மைப்பட்டுகிற்றல் யாது சம்பர்தம்? உசு.
- சக. இருபொருள் அது அதுவாய் ஒற்றுமைப்படுதல் யாது சம்பந்தம்? உசு.
  - சுஉ. இதஞல் தாதான்மியம் எத்தணே வகைப்பட்டத? உசு.
  - சுடு. எது தொதான்மியம், எது அத்துவிதெம் என்று கூறப்புமிம்? உசு.
  - சுசு, ஆன்மா எத்தண வகைப்படும்? உஅ,

- சுடு. பூதான்மா யாத? உகூ.
- சசு. **அ**ந்தான்மாயூ து? ௩௦
- சுஎ. தத்துவான்மா யாது? டகை.
- சஅ. சிவான்மா யாது? ஈஉ.
- சக. **ம**ந்திரான்மா பாத<sup>7</sup> டிடி.
- ரு⊙. பாமான்மா யாது? நசு.
- ருக. ஏவையெல்லாம் ஆன்மாவுக்கு உபாதியினுற் செயற்கையாம்?ஈ.ரு
- டு உ. எது இயற்கை? அதற்குக்கா1ணம் யாது? டிடு.
- ரு நட. பாமான்மாவை ஆன்மாவிற் கண்டு பேரின்பத்தைப் பெறவன் என்றமைக்கு ஆகமப்பிரமாணம் யாது? நடசு, நஎ.
- ருச. கடாகாயமும் மகாகாயமும்போல இருவகை ஆன்மாவும் அபேத மாய் நிற்குமென்றும், அதுபற்றிச் சிவான்மா கெட்டொழியும் என்றும் கூறிஞல் என்னே? ச0, கூடி.
- டுடு. பாப்பிரமசிவம் ஆனர்தகுணமுடையது என்றமைக்கும், சிவான் மா சிவானர்தத்தைத் துய்க்கும் என்றமைக்கும் சுருதிப்பிரமாணம் விடுக்க? ச0—ம் பிரிவு முதல் சு.ந.—ம் பிரிவு இறுதியாக உள்ள பிரிவுகளிற காண்க.
- ருகு. ஏகான்மவாதிகள் நாம் சச்சிதானந்தமாயிருக்கிறேம் என்றுல், அது எந்தக் கூற்றப்போலாம்? கூசு.
  - டுஎ. யாதுபற்றி அங்ஙனம் கூறல்வேண்டும்? சுச.
- நிஅ. வைதிகசைவர்களாகிய நாமெல்லாம் பூமா என்றதற்கு முடி விறந்த ஆனந்தம் என்று திராவிடசுருதிகளுக்கு இணங்கப் பொருள்செய்வே மாக, ஏகான்மவாதிகள் எங்ஙனம் அதற்குப் பொருள்செய்து கெடுக் கின்று 1? குடு.
  - டுகூ. *முத*லாஞ் சூர்ணிகை பாது? சுசு.
  - சுo. அதன்பொருள் யாது? சுஎ.
- சுக. ஆன்மாக்களுக்குக் காட்டு தன்மாத் திரையோடமையாது அவ் வான்மாக்களோடு உடனின்று காணு தலால், அவர் விகாரியாகாரோ? சு.கூ.
- சு உ. ஆன்மா சிவத்தை விஷயீகரிக்குங்கால், முதல்வரும் உடனின்று தம்மை விஷயீகரிப்பா போ? எ O, எக.

- சு ட தெளிவுக்காட்சி யாது? எக.
- சு ச. தெளிவுக்காட்சிவாயிலாகச் சிவத்தோடு ஒற்றுமைப்பட்டுகின்று திருவடிகளே எங்ஙனம் உணர்தல்வேண்டும்? எக, கஉ, (4, 5).
  - சுடு. அங்ஙனம் உணர்தலால் எய்துவது யாது? எக, கஉ, (5).
- சு.சு. ஏல்லாம் சிவமெனக்கண்டு சிவத்தோடு ஒற்றுமைப்பட்டு (ஏக மாய்) கிற்ற‰ உணர்த்தும் திருவாக்குகள் யாவை? எக.
- சுஎ. சிவமானது ஆன்மாவைப்போல அதனேடு உடனின்று தன்னே அறியா திருப்பின் இழுக்காதோ? எக, (2).
- சு அ. எக்காலங்களில் ஆன்மா வோடு கிவபிரான் உடனின்று விஷயீகரிப்பர்? எஉ.
- கு கூ. பெத்தகாலத் திற் சிவபிரான் ஆன்மாவாய்கின்று விஷயீகரிக்குங் கால் எய்தும் இன்ப துன்பங்கள் எதுக்கு எய்தும்? யாருக்கு எய்தா? எஉ.
- எo. முத்திகாலத்தில் ஆன்மா சிவமாய்ஙின்று விஷையீகரிக்குங்கால் எய் தம் இன்பதுன்பங்கள் எதற்கு எய்தா? எதற்கு எய்தும்? எஉ.
  - எக. இரண்டாஞ் சூர்ணிகை யாது? எடி.
  - எஉ. இதன்பொருள் பா து? எசு,  $(1,\,2)$ .
- எட. உலகத்தில் ஒருவர்க்கு ஒரு பொருளில் இச்சை நிகழ்ந்த மாத் தொத்தினுல் அது கெட்டிவிமோ? எச, 1.
- எச. எப்போது ஆன்மாவுக்குச் சிவானந்தானுபூதிநிட்டை தஃப் படும்? எச, (1, 2.).
- எடு. பெத்தமுத்தி இரண்டினும் ஆன்மாக்களிடத்தில் உடனின்று அவரவர் செய்யும் செய்கைக்குவாய்க்த பயணே எவ்வெப்போது விளே விப்பர்? எச, 3.
  - எகு. அன்பு பத்தி என்பவற்றின் பொருள் யாது? எரு,
- எஎ. **மாயாவா** திகள் பத்தியை எதற்குச் சாதகமாகக் கொள்ளு கின்றுர்? எடு.
- எஅ. **மா**யாவா திகளுடைய சிவன்முத் திநிலே சுத்தாவஸ்தையில் எதில் நிலேபெறும்? எசு.
  - எகூ. சேவன்முத்திகிஃக்கு மேற்பட்ட முத்திகிஃகௌக் கூறுக? எகுு.
  - அ0. தூரியமுத்திகிஃயில் கின்றவர் சிவாத்துவி திகளா? ஆம்.

- அக. சைவசித்தார்திகள் பாமுத்திரிஃயினரைச் சிவன்முத்தரென் றேனும், பாமுத்தரென்றேனும் கூறுவதுல் இழுக்குண்டா? இல்ஜே.
  - அஉ. பாமுத்திலிலில் அன்பில்லாவிடத்த பொது சித்திக்காது? எகு.
- அடி. ஒருவர்க்கு உடம்போடிருக்குங்காற் சிவானர்தானுபூதி எய்து மாயின், அது எணேயோர்க்குப் புலப்படாதிருத்தற்குக் காரணம் என்? எஅ.
- அச. எதுபோலப் பக்குவமுடைய ஆன்மாவின் அறிவை விரியச் செய்வர்? எஅ.
- அடு. வியாபக அறிவுடையார் இன்பமடைதலிற் குறைவுமுர் என்ற மைக்குத் திராவிடசுருதிப் பிரமாணம் கூறுக? அo.
- அசு. அங்ஙனம் பெரியபுராணத்தினின்றம் பிரமாணங்கள் விடுக்க? அக, அச.
- அஎ. ஆன்மாவைச் சிவானர்தசாகாத்திற் படியச் செய்தலால் விகார முறுவாரோ? அசு.
  - அஅ. எதபோலவிகாரமுறுர். அகு.
  - அகூ. எதுபோல ஆன்மாவின் மலத்தை நீக்குகின்றுர்? அகு.
  - கூo. முத்திகிஃயில் ஆன்மாவுக்கு அன்பு எதலை கிகழும்? அஎ.
  - கூக. **அ**ன்பின் நிஜே**யை உணர்த்தும் திருவாக்குகள் கூ***றுக***? அஅ.**
- கூட. ஆன்மா சிவபிராஞேம் ஒன்றுபட்டுக் கூடுங்கால் ஏகதேச அறிவு கெட்டுக் கூடுமென்*ரு*ல் என்*ணே*? கூo.
  - கூட. ஏகதேச அறிவு கெடாது கூடுமென்றுல் என்ணே? கூo.
  - கூச. பின் எங்ஙனம் அவ்விரண்டும் கூடும்? கூo.
  - கூடு. ஏதுபோல மும்மலங்கள் மாத்திரம் கெடும்? கூo.
- கூகு. ஏனேப் பசுபாசங்களெல்லாம் பொதுவியல்புபற்றி அடிமையும் உடைமையுமேயாயினும், முத்திகிஃவில் ஆன்மா சிவத்தை அறிர்து இச் சித்து அநுபவிக்குங்கால், எவ்வியல்பினுல் அச்சுவத்துக்கு அடிமையாம்? கூக.
- கூஎ. **நான்**காஞ் சூத்திரமுதலிய மூன்று **ஹ**ம் எவை முறையே கூறப் பட்டன? கூ2..
- கூஅ. இம்மூவகை அவஸ்தையையும் உவமைமுகத்தால் விளக் குக? கூடி.

- கூகூ. கேவல சகலம் இரண்டினும் சுத்தாவஸ்தை சிறந்ததென்றமைக் குச் சுவாகமப்போமாணம் கூறுக? கூச, கூடு.
  - க00. சமஸ்தவேதங்களின் சாரமாயுள்ள மந்திரம் பாது? கூகு.
- கoக. கூரயத்திரிமர்திரம் எர்தெர்த வேதங்களிலே காணப்படுகின் றது? கூசு.
  - க0உ. காயத்திரிமர்திரத்தின் பொருள் யாது? கூஎ.
- கo ஈ. காயத்திரிமந்திரப்பொருளே விளக்கும் உபப் பிரு ங்கணைம் யாது? கூஅ, கூகூ.
  - க0ச. காயத்திரியிலே தேவசவிதா எனப்பட்டவர் யாவர்? குகூ.
  - கoரி. சூரியனுக்கு அபின்னமாயுள்ளது யாது? கூகூ.
  - க0கு. சிவனுக்கு அபின்னமாயுள்ளது யாது? கூகூ.
- கoஎ. சூரியனது ஒளியும், சிவபிரான் சத்தியுமாகிய இரண்டையும் காயத்திரியின் எந்தப் பதம் சுட்டுகின்றது? கூகூ.
- க0அ. பாக்கஸ் என்னும் மொழியிலுள்ள பகரம், ரகரம், ககரம் என் னும் மூவெழுத்துக்களின் பொருள்கள் என்ணே? கூகூ.
- கoகை. ஆன்மாக்களாகிய எங்கள் ஞான இச்சாக்கிரியைகளேச் செனுத் தூகின்றவர் யாவர்? கco.
- ககo. பெத்தகாலத்திலே திரோதானசத்தியாயும், முத்திகாலத்தில் அருட்சத்தியாயும் நின்ற பிரபஞ்சவிஷயத்தினும், சிவஞேயவிஷயத்தினும் உஞற்றுதலே உணர்த்துதற்குப் பிரயோகிக்கப்பட்ட வடமொழிப்பதம் யாது? கoo.
- ககக. சிவாதித்தியர் ஈமது ஞான இச்சாக்கிரியாசத்திகளே உண்ணின்று பிரபஞ்சவிஷயத்திற் செலுத்திகிற்றல் யாது கிருத்தியம், எனப் பிரும்? கoக.
- கக2. சிவாதித்தியர் நமது ஞானேச்சாக்கிரியைகளேச் சிவஞேயவிஷயத் தை விஷயீகரிக்குமாறு செலுத்தித் தாமும் உடனின்று அதண உணர்தல் யாது கிருத்தியம் எனப்படும்? க0க.
- ககடை காயத்திரிப்பொருளும் சிவஞானபோதப்பொருளும் ஒன்று மென்று காட்டுக? க0உ, க0 ச.
  - ககச. அபக்குவன் எவணப்போல எவற்றை அறிபான்? காடு.
- ககடு. ஆசாரியர் அபக்குவனுக்கு எவணப்போல அறிவிக்கமாட் டார்? க0கூ.

- ககசு. ஆதித்தனுக்குள்ள இரண்டு குணங்களேயும் கூறுக? க0எ.
- ககஎ. கண்ணுக்குள்ள இரண்டு குணங்களேயும் கூறாக? க**்அ.**
- ககஅ. ஆசாரியர்க்குள்ள இரண்டு குணங்களும் யாவை? க0கூ.
- கககூ. ஆன்மாவுக்குள்ள இரண்டு குணங்களும் யாவை? கக0.
- கஉo. பாமே பார்த்துக்கொண்டிருக்கும் சிவன்முத்தர்க்கு ஒரோவி டத்துப் பழக்கவாடையால் ஏகதேச உணர்வு உளதாயின் யாது செய்தல் வேண்டும்? ககக, ககஉ.
- கஉக. ஞூானயோசிகளுக்கு ஒரோவழிச் சுகதுக்கங்கள் வக்து தாக் கின் அவர் யாதுசெய்வார்? ககஉ.
- கடஉ. எஞ்ஞான்றம் உட்கண்ணிறை பாநடனதரிசனஞ் செய்யும் விஷ்ணுவானவர் எங்கேபோய் எவரைப் புறத்தே தரிசித்தார்? ககஉ, ககசு.
- கஉடை. சுவேதாரணியத்துக்குமாத்திரமன்றிச் சி தம்பாத்துக்கும் போஞரோ? ககசு, கஉo.
  - கஉச. தூண்டவங்கள் எத்தணே வகைப்படும்? அவை யாவை? கஉக
- கஉ.டு. சுவேதாரணியத்திலும், சிதம்பரத்திலுமுள்ள நடனங்களின் பெயர்கள் என்ண? கஉக.
- கஉசு. சிற்றின்பச் சிறபோகத்துக்கு எந்த அறிவும், பேரின்பப் பா போகத்துக்கு எந்த அறிவும் வேண்டற்பாலன? கஉச.
- கஉஎ. வியாபக அறிவுவேண்டுமென்று முதனூலாசிரியரும், வழி*நூ* லாசிரியரும், புடை*நூ*லாசிரியரும் விடுத்த பிரமாணங்கள் யாவை? கஉடு.
  - கஉஅ. சேக்கிழார் அதண எங்ஙனம் கூறியுள்ளார்? கஉடு.
- கஉகூ. 'ேஉணர்வு கேர்பெற வருஞ்சிவ போகம்'' என்றற் ஜெடக்கத்த பெரியபுராணச்செய்யுட்பாகத்தின் பொருள் என்ணே? கஉகூ.
- காட 0. 'பெற்றசிற் றின்பமே பேரின்ப மாம்'' என்றவாறு, எவற்றை யும் பேரின்பசிவமாகக் காணவல்லார்க்கு ஆனந்ததாண்டவேசுவரர் எதிர்ப்ப டின் அவர் எதணத் தஃலப்பட்டோராவர்? கஉசு.
- கஙக. **ப**ரநடனுனந்தமும், சிவபாபோகானந்தமும் ஒன்*ரு*மென்*று* கிரூபணஞ் செய்க? கஉஎ.
- காட உ. சிவஞான போதத்துப் பதிஞொஞ் சூத்திரம் எதிலே முற்றிநின்றது? கஉஎ.

- கடாடை. சிவபோகமாவது யாது? கஉஅ.
- கேசு. எது சமாதிப்பாமுத்திகிஃ? கஉஅ.
- கரு. இந்தச் சிவபோகம் மற்றெப்பெயர் பெறம்? கஉஅ.
- கந<sub>ு</sub>க. இப்போது பாபோகானந்தத்தை அடைந்துகொண்டிருப்ப**வர்** யாது பெயர் பெறுவர்? கஉகூ.
- கடி சிவபோகநிஃயை அடைந்தவர் தேகம் நீங்குங்கால் இங்கே லயமடைகின்*ரு*ர் என்றமைக்குப் பிரமாணம் யாது? கடிo, கடிக.
- காட்அ. இங்கே லயமடைவாராயின் சுந்தரமூர்த்திராயஞர் திருநந்தி தேவர் முதலாயி ேஞர் திருக்கைலா சமாகிய ஓர் பதத்தை அடைய லாமா? காடக, காட்டு.
  - காடகு. இதனே உவமைவாயிலாக விளக்குக? காடக.
- கச**்**. எங்கிருந்தானும் மெய்யடியார்கள் சகஐ நிஷ்டையிலி ருப்பர் என்றமைக்குப் பிரமாணம் கூறுக? கடிஉ, கடிடை
- கசக. திருச்சிற்றம்பலதடஸ்தாடனம் எந்தெந்த உபநிடதங்களினும், வேதாந்தசூத்திரத்தினும் கூறப்பட்டுள்ளது? காடகூ.
  - கசுஉ. சொருபநடனம் எங்கே கூறப்பட்டுள்ளது? கடிகு.
- கசடி. வை திகசைவகாயத் திரியில் ஆன்மாவைச் செலுத்தித் தாமும் உடன்சென்றும், வை திகசைவசிவஞானபோதத்தில் ஆன்மாவுக்குக் காட்டித் தாமும் உடன்கண்டும் நிற்கும் சிவம் திராவிடசுருதியில் எங்ஙனம் கூறப் பட்டிருக்கின்றத? கடிகூ.
  - கசுச. எங்கே பாடுனஞ் செய்கின்றுர்? கடிஎ.
  - கசுடு. இதற்குப் பிரமாணம் என்ண? கடிஎ.
- கசுசு. இந்தப் பாநடனத்தைத் தரிசித்தலால் எய்தம் இன்பம் எது போலாகும்? கநுசு.
  - கசஎ. பாநடனதரிசனத் தினுல் எய்தும் மெய்ப்பாடு யாது? கடி அ.
- கசஅ. பரானக்தகிருத்ததரிசனஞ் செய்வோரது தானம் யாது பெயர் பெறும்? கடிகூ.
  - கசகூ. இதற்குப் பிரமாணம் யா து? கச0.
- கரு**். நடேச**பெருமானது ஆனர்தநிருத்ததரிசனஞ் செய்யாது சிலர் எங்கே பொறிக்து வீழ்ர்தார்? கசக.

- குடுக. அதற்கு விடுக்கப்பட்ட உவமைகளேக் கூறுக? கசக.
- கြறிஉ. இந்தச் சிவஞான போதத்துண் மைநெறியார்க்குப் புலப்படும்? கசுக.
- கைடுகூ. பாமர அஞ்ஞானிகள் எதஃனப்பார்த்து மைகிழை பிரைம்புகின்றுர்? கூடு.
- கெடுச. ஏதணப் பார்த்து மகிழ்தற்கு மெய்ஞ்ஞானிகளுக்குமாத்திரம் வன்மை உளதாகின்றது? கசஉ.

## அணே ந்தோரியல் பு.

#### பயனியல்

பன்னி ரண்டாஞ்சூத் திரம்.

**→>**K<<<u>``</u>>>**>>**K<

- க. 8-ெடு தி வராவி ஸக்ஷெஷா உலெகவேஷ் மிவாயமிழ் வனவ விசு ராஜிவஜகா நவொமெ செமுவாகூ பிக்ணப்படு !! முக்தியை பிராப்ய சதஸ்தேஷாம் பஜேத்வேஷம் சிவாலயம்! ஏவம் வித்பாச்சிவஞாரபோதே சைவார்த்தநிர்ணயம்!!
- 2. (இ-ள்.) <sup>2</sup>ு செத்த வை தல் வராவது உளிடுபேற்றின்பொருட்டு டெய் யடியார்களே அடைந்து; தெஷால வெஷல மிவாடியல உலை ஐக <sub>உ</sub> அவர்கள் திரு வே டத்தை யும் சிவாலயத்தையும் (சிவமெனக்கொண்டு) வழிபடுக; வனவிடி = இங்ஙனம்; மெயவாகல் - கிண - பியடு = சைவாகமங்களிலே (ஆங் காங்குப் பிரதிபாதிக்கப்பட்ட பதிபசு பாசங்களின் தடஸ்த சொருபலக்கணன் கள் மாறுபாடின்றி ஒற்றுமையுறக் கூறப்பட்டிருக்கும்) பொருள் நிச்சயத்தை; (கவலிநு) மிவஜதா நடுவாயெ விசிறாக = இந்தச் சிவஞானபோதத்தில் அறிந்துகொள்க.
  - ந. செம்மலர் நோன்முள் சேர லொட்டா வம்மலங் கழீஇ யன்பரொடு மரீஇ மாலற நேய மலிந்தவர் வேடமு மாலயத் தானு மானெனத் தொழுமே.
- ச. (இ–ள்.) செம்மலர் = சிவந்த மலர்போலும்; நோன் தாள் = வலிய பாதத்தை; சோல் ஒட்டா = கூடவொட்டாத; அம்மலம் கழிஇ = அந்த (மூன்று) மலங்களேப் போக்கி; அன்பரொடு மரீஇ = சிவபத்தரோடு கூடி;

மாலற நேயம் மலிக்தவர் வேடமும் = மயக்கமறச் (சுவபெருமானிடத்தை) அன்பு மிகுக்துள்ளவருடைய திருவேடத்தையும்; ஆலயக்தானும் அரன் எனத் தொழுமே = சிவாலயத்தையும் சிவமெனக் கண்டு வழிபடுவான் (சிவன்முத்தன்.)

- ரு. (க. ரை.) அசிந்திதனுய்நின்ற பதியைச் சிந்திதனுகக் கண்டு வழி படுமாறு உணர்த்துகின்றது.
- கு. (க. பொ.) அயா அன்பினற் சிவத்தை அணேந்த முக்தராயி னேர்க்குச் சிவன்முத்திநிஃயிலே அவர் அறிவும் இச்சையும் கிரியையும் ஒரோவழிப் புறத்துச்செல்லுங்கால் அவை செல்லுமிடம் இவை என்று உணர்த்துதல் வாயிலாக, வாக்குமனுத்தமாய் அன்பிலை ஆன்மாவானது வழி படுமாறுநின்ற சிவபிராணே வாக்குமனகோசரமாமாறு அவரைத் தெளியக் கண்டு வழிபடுமாறு உணர்த்துகின்றது என்பதாம்.
- எ. (சு. பி. பொ.) அயர அன்பின் அரன்கழல் அடைந்த சிவன் முத்தன் செங்கமலமலர்போல விரிந்து விளங்கிய சிவபிரான் திருவடியை அணேய உடன்படாது தடுத்து மறதியைச் செய்விக்கும் மும்மல அழுக்கை அருண்ஞானஐலத்தினுற் கழுவி, (சிவன்முத்தனுகிய) தன்ணேப்போல அயரா அன்பிறை சிவானந்தத்தைத் தலேப்பட்ட மெய்ஞ்ஞானிகளோடு கலந்து கூடி, அவ்வாறு கழுவப்பட்டு (ஆணவமலமயக்கம்) ஒழியுமாறு, அன்பரோடு மருவி, அன்புமிக்குடைய அவரது திருவேடத்தையும் சிவாலயத்தையும் சிவ பெருமானே எனக் கண்டு வழிபடுக என்பதாம்.
- அ. "அம்மலம் கழுவி" என்றமையால் முத்தாது அறிவு வியாபரிக்கு மிடமும்,
- கூ. ''மெப்ஞ்ஞானிகளோடு கூடி'' என்றமையால், அம்முத்**தாது** இச்சை,வியாபரிக்குமிடமும்,
- so. **''வே**டமும் ஆலயமும் வழிபடும்'' என்றமையால் அம்முத்**தரது** கிரியை<sup>'</sup>வியாபரிக்குமிடமும் கூறப்பட்டன.
- கக. இதறை சிவன்முத்தருடைய அறிவும், இச்சையும், கிரியையும் இவைபொழிந்து ஏஃனய இடங்களே நாடா என்பதாம்.
- கஉ. செல்வப்பெருக்கமுடையார்க்கு உணவாகிய ஆன்பால் உடம்பை ரோயின்றி வளரச்செய்யும் மருந்துமாவதுபோல, இவ்வழிபாடு மலவாசணே சிறிதும் தாக்காது சுவானந்தம் மேன்மேல் வளரச்செய்யும் சாதகமுமாயிற்று.

#### முதலாஞ் சூர்ணிகை.

\_\_\_\_

கா. மும்மலங்களயும் கணக.

- கச. (சு. பொ.) ஆணவம், மாயை, கன்மம், என்னும் மும்மலங்களும் மெய்யுணர்ந்து நிஷ்டைகூடி ஞேரிடத்தும் யாதானுமோர் வழியால் நுழைந்து, அவரது மெய்யுணர்வைக் கீழ்ப்படுத்திப் பிறவிக்கு வித்தாகிய விபரீதவுணர் வை மேற்படுத்திவிடுமாதலின், அவை அவர்க்கு ஆகாவாதலான், ஆணவ முதலிய மும்மலங்கள் மூன்றையும் கீளக என்பதாம்.
- கடு. அம்மும்மலங்களும் அஞ்ஞானத்திற்கேதுவாய் வக்து நுழையும் என்றும், அங்ஙனம் துழைதல் முத்தர்க்கு ஆகாதென்றும் கூறப்படுகின் றது:—
- கசு. (வெ. பொ.) புண்ணியபாவப்பயன்களாயும், புண்ணியபாவங் களுக்குக் காரணமாயுமுள்ள விருப்புவெறப்புக்களாய்ப் பொருந்துகின்ற இக்கன்மமலமும், பிருதிவிமுதல் அசுத்தமாயாதத்துவம் இற தியாய்க் காணப்படுகின்ற இம்மாயாமலமும், சுட்டி அறிவதாய் விபரீத உணர்வை உண்டாக்கும் இவ்வாணவமலமுமாகிய இந்த மூன்று மலங்களும் மெய்ஞ் ஞானிக்கு ஆகாவாதலின், அவற்றை விடுத்தொழிதல்வேண்டும்.
- கஎ. எல்லா மலங்களேயும் பற்றறத் துடைத்து உண்மைஞானத்தை அடைந்த மெய்ஞ்ஞானிகளுக்கு உடம்பு உள்ளளவும் பிராரத்தவிண அவ்வு டம்பை ஒட்டி நிற்றலான், அஃத அவர்க்கு ஒரோவிடத்த வாதண வயத்தி ஒல் இங்குளிவாங்கும் கலம்போல் வர்து தாக்குதலால், அத சார்பாக விருப்பு வெறுப்புக்கள் உளவாம்; அவை உளவாகவே, பாமே பார்த்திருப் போர்க்குப் பிருதிவிமுதல் மாயாதத்துவமிறுதியாகிய ஏகதேசப்பொருள் புலப்படும்; அது புலப்படவே, அவற்றைச் சுட்டி உணர்வதாகிய விபரீத வுணர்வு மேற்பட்டு மெய்யுணர்வைக் கீழ்ப்படுத்திப் பிறவிக்கு வித்*தாகும்.* இங்ஙனம் அறிவு சோரும் சமயம் பார்த்து அம் மும்மலமும் இம் முறையானே வந்து தஃப்பட்டுச் சிவபோகப்பெருவாழ்வை இழப்பிக்குமாதலின், அவை மெய்ஞ்ஞானிக்கு ஆகா எனப்பட்டது. விபரீக உணர்வாகிய அஞ்ஞானம் ஏகதேசக்காட்சிபாலாய தெனவும், அவ்வேக தேசக்காட்சி விருப்புவேறுப் புக்களாலாயதெனவும், அவ்விருப்புவெறுப்புக்கள் பிராரத்தவிணையை அநுப பவிக்குங்கால் எய்திய தீற்போதத்தினையவெனவும் அறிர்து, அங்ஙனம் செல்வதாகிய தற்போதம் முணயாவண்ணம் ஒங்குணர்வாகிய சிவ்ஞானத்துள் அடங்கி, சிவா நுபலம் சுவா நுபூதிகமாம்படி ஞான நிலேயில் உறைத்து நிற்றல் தான் அம்மும்மலங்களும் மேன்மேல் முறுகவொட்டாது, அவற்றைக் தோன் றும்போதே துடைத்துளிடுதற்கு வாயிலாம். \

### இரண்டாஞ் சூர்ணிகை.

- கஅ. சிவஞானிகளுடனே கூடுக.
- ககை (சு. பொ.) இங்கே சிவஞானிகள் எனப்பட்டார் பத்தியினுன் மறவாது சிவனருள் வழிப்பட்டு நின்று, சிவத்தை அடைந்த சிவன்முத்தரா கிய சிவபத்தரேயாம். ஆணவமுகலிய மும்மலங்களும் அஞ்ஞானமாகிய விப ரீத உணர்வைச் செய்வது இலக்கு வாய்த்தபோது மாத்திரமேயாம். சிவபக் தால்லாதார் இலக்குவாயாதவிடத்தும் வாய்க்குமாறு செய்துகொண்டு பல வகை உபாயங்களாலும் தம்மோடொப்ப விபரீத உணர்வைச் செலுத்தியே விடுவாராதலின், அம்மலங்களினும் கொடியராகிய அவரை விட்டொழித்து, அக்கொடியரல்லாத சிவபக்தர்களோடு இணங்குக என்பதாம். வெறுப்பும் விருப்பும் ஒழித்துப் பல்லுயிரையும் குழந்தைகள் என ஒப்ப நோக்கும் செல் வக்கடவுட்டொண்டர்க்கு இங்ஙனம் அவபக்தர்களிடத்து வெறுப்பும், சிவ பக்தர்களிடத்து விருப்பும் நிகழ வேண்டினமைக்குக் காரணம் அதுவேயாம்.
- உo. சிவபக்தியில்லாதாரோடு இணங்காதிருத்தல் ஒன்றுமாத்திரம் போதாது என்றும், சிவபக்தர்களோடே இணங்குதல்வேண்டும் என்றும் கூறப்படுகின்றது:—
- உக. (வெ. பொ.) மும்மலங்களும் நீங்கி, கிலபிரான் அத்துவிதமாய் நின்று காட்டியும் கண்டும் உபகரிக்கும் பரநடனப்(பெருங்கருணேயை)மறவா து கடைப்பிடிக்கும் சிவஞானக்கண்ணுடைய மெய்ஞ்ஞானிகள் (அச்சிவானந்த நிறைவை இழப்பித்து, வியாபக அறிவைக் கெடுத்து, எகதேச அறிவைக் கொடுத்து, விபரீத உணர்வைக் தொடுத்து, பிறவிக்குழியில் வீழ்த்துதலாகிய தீரெறிக்கண்ணே செலுத்தித் தயருறுத்தும் அவபக்தர் கூற்றிலே தொன்று தொட்டுப் பயின்றுவந்த சேர்க்கை அறும்பொருட்டு), அம்மறதியை மாற்றி, ஞானக்கண்ணே விளக்கி, பிறவிக்கு நியினின்றும் எடுத்து, விபரீத உணர்வைக் கெடுத்து, எகதேச அறிவைத் தடுத்து, வியாபக அறிவைக் கொடுத்து, கிவானந்த நிறைவிலே விடுத்தலாகிய நன்னெறிக்கட்செலுத்தி வாழ்விக்கும் சிவபக் தர்கூற்றிலே போன்புடையராய், அவ்வன்புவாயிலாக விளங்கும் சிவஞானக் கண்ணிஞல் அந்தச் சிவபோகநிலேயைப்பற்றி உணரப்பெற்றவரை எல்லா அநர்த்துங்களுக்கும் மூலமாய்வரும் பிராரத்தவினே வாதியாதென்பதாம்.
- உஉ. சிவஞானக்கண்ணிஞற் சிவத்தைத் தரிசித்து உணரப்பெற்ற தவமொன்றே மெய்த்தவமாம்; இஃதொழிக்த தவங்களெல்லாம் மெய்யாத வின்றி அவமாகிய மலகடையாய்ப் போதவிற் போய்த்தவங்களாம்.
- உட. சிவபக்தர்களிடத்து அன்புசெய்து, அவரது மனம் சொல் செய் கையின்வழி நிற்போர்க்கு உலகியலுணர்வுமாறிச் சிவா நபூ தியுணர்வே மேம்

பட்டு நிகழும்; அங்ஙனம் நிகழவே, பௌதிக உடம்பு உள்ளளவும் நீங்கா துள்ள பொரத்தவிணேகள் அவர்க்குப் புகிப்பாகச் செல்லாமையால், அவை அவரை வா திக்கமாட்டா; அவை வா தியாதொழியவே அவபக்தர் திறத்துச் சேர்வைபற்றறக் கழிந்துவிடும்; வீட்டுணர்வை நிலேபெறுத்தும் சிவபக்தர்க ளோடு இணங்கிலைன்றிப் பண்டுதொட்டுப் பயின்று வந்த தீயோரது இணக் கம் அமுது என்றேர்க. இதுபற்றியே மாணிக்கவாசகசுவாமிகள் ''அடியே னடுவு ளிருவீரு மிருப்ப தாளு லடியேனுன், அடியார் நடிவு னிருக்கு மருளேப் புரியாய்" என்றருளிச்செய்தார். சிவபோகச்செல்வத்தை இம்புலவேடர் கொள்வேகொள்ளவிடாது தடுத்தற்கு வேலியாயுள்ளார் சிவானுபவசிவ பக்தர்களேயாம் என்க.

### மூன்றுஞ் சூர்ணிகை.



- உச. சிவஞானிகளேயும் சிவலிங்கத்தையும் சிவனேனவே தேறி வழிபகே.
- உடு. (சூ. பொ.) சேதனப்பொருள் அசேதனப்பொருள் எல்லாவற் றினும் சிவபெருமான் கலக்து வியாபகமாய் கிற்றல்பற்றி, ஸ்ரீருத்திரம் நின்றதிருத்தாண்டக முதலியன பகுப்பில்லாமல் அசேதனு சேதனப் பொ ருள்களேயெல்லாம் தனித்தனி எடுத்தோதி வழிபாடு கூறுதலால், மெய்ஞ் ஞானிகள் பகுப்பின்றி எங்கணும் பாமேசுவரர் உளர் எனக் காண்டல் பொருத் தமேயாயினும்,
- உகு. காமக்கிழத்தியர் வடிவிற் காணப்படும் ஆடை, சார்து, ஆபர ணம், குங்குமமுதலாயின காமுகரை வசிகரித்து இன்பஞ் செய்யுமாறபோல, மெய்யுணர்வுடையாரைக் காட்சிமாத்திரத்திஞலே இன்பஞ் செய்தலிஞ்தும், சிவபக்தாது திருவேடம் சிவாலயத்துச் சிவலிங்கம் என்னும் இரண்டினிடத் தினும் தயிரில் நேய்போல விளங்கி, எண்ய இடங்களிற் பாலின் கெய்போல வெளிப்படாது கிற்றலானும், மெய்ஞ்ஞானிகளாகிய பத்தாது திருவேடத் தையும் சிவலிங்கத்தையும் சிவபெருமான் எனக் கண்டு வழிபடுக என்பதாம்.
- உஎ. சிவபிரான் சிவவேடத்திற் பிரகாசமாயும் எணய இடங்களில் அப்பிரகாசமாயும் எங்ஙனம் உளர் என்று கூறப்படுகின்றது:—
- உஅ. (வெ. பொ.) 1. வாக்குமனு தீதமாய் நின்ற பரம்பொருளாகிய கிவபிரான் உலகத்தார் தம்மை அறியுமாறு கருணேசெய்து தமது திருவேட மாகிய திருநீறு கண்டிகை முதலிய தமது வடிவத்தைத் தன் அன்பர்க்குக் கொடுத்து அவர்களிடமாகநின்று அங்கங்கே அறிவு விளக்குதலானும்,
- (2) ஒன்பதாஞ் சூத்திரத்து டிடி. (7), (8)-னும், டிரி, டிஎ-ம் பிரிவி னும் கூறப்பட்டவாறு தம்மைச் சிவோகம்பாவீணயால் உணரச் செய்த லானும்,

- (3) எட்டாஞ் சூக்திரக்து சகு-ம் பிரிவினும், ஒன்பதாஞ் சூக்திரக்து எகு, அடு, அகு-ம் பிரிவுகளினும் கூறப்பட்டவாறு இதயத்தினும், ஒன்ப தாஞ்சூக்திரத்து கூ, கo, உஎ-ம் பிரிவுகளினும், பக்தாஞ்சூக்திரத்து கடு-ம் பிரிவினும் கூறப்பட்டவாறு அண்டத்தினுமாகக் குறியின்கண் வைத்து அவ சைக் கூடுஞ் சேயலானும்,
- (4) குறியிறந்து நின்ற தம்மைப் பதினோஞ்சூத்திரத்து கஉ, (3), (4), (5)-ம் பிரிவுகளிற் கண்டபிரகாரம் உள்ளவாறு உணரும் அன்பராகிய அவர்களிடத்துத் தயிரின்கண்ணதாகிய நெய்போல விளங்கித் தோன்றுந் தன்மையானும், எனவே வேடம், பாவின, செயல், தன்மை என்னும் நான்கினும் தெருவேடமுடைய மெய்யன்பர் சிவமேயாவராதலால், அவர் சிவன் என வழிபடற்பாலர்; பாசக்கட்டுடைய ஏணேயோர்மாட்டு அச்சிவபெருமான் பாலில் நெய்போல விளங்காது நிற்றலால் அவரது பற்று விட்டொழி தற்பாலதேயாம்.
- உகூ. **வே**டமுதலிய நான்குமுடைய சங்கமவேடத்தினிடத்து எக்கா லமும் சிவபிரான் பிரகாசமாய் நிற்பர்.
- ந**ை. ் திஷ்மக்**தர்களுக்குக் கூறிய இயல்பில்லாத சிவலிங்கத்தினும் சிவ பிரான் எங்ஙனம் பிரகாசிக்கின்றுர் என உணர்த்தப்படுகின்றது:—
- ் டக. (வெ. பொ.) (1) ஆன்மாக்களுக்குப் புக்தி முத்தி அளிக்கும் பொருட்டுக் காணப்பட்ட தாவாவடிவாகிய அருவுருவச்சிவலிங்கமுதலிய திருமேனிகளேச் சரியையாளர்கள் பகுத்தறிதலில்லாது சிவமெனக்கண்டு வழிபடுவார்கள்; அவர்களுக்குச் சிவன் அங்கே வெளிப்படாது நின்று அருளுவர்;
- (2) கிரியையாளர்கள் ஈசானமுகலிய மக்திரங்களிஞலே திருவுருக் கொண்டார் என்றறிக்து மக்திரகியாசத்திஞல் வழிபடுங்கால், அவர்களுக்குச் சிவபிரான் கடைக்கபோது தோன்றம் அக்கினிபோல அவர்கள் விரும்பிய வடிவாய்அவ்வத்திருமேனிகளிலே அவ்வப்போதுதோன்றிகின்ற அருளுவர்;
- (3) யோகிகளுடைய இதயம் எங்கும் வியாபித்திருச்கும் கிவபெரு மான் இந்தச் சிவலிங்கத்திருமேனியினும் இருந்து பூசை கொண்டருளுவார் என்று யொகிகள் சாத்தியமந்திரங்களிஞிலே வழிபடுங்கால், அவர்களுக்குச் சிவபெருமான் அவ்வம்மந்திரங்கள்வாயிலாக, அவர்கள் விரும்பிய வடிவ மாய் அவ்வத்திருமேனிகளில் கறந்தவிடத்துத் தோன்றும்பால்போல அவ் வப்போது தோன்றி நின்று அருளுவர்;
- (4) ஞானிகள் அன்பு மாத்திரத்திைல் கிவபெருமானிடத்தில் வழி பாடு செய்வார்கள்; கிவபெருமான் அவர்களுக்குக் கன்றை நிணந்த தலேயீற் அப்பசுவின் முலேப்பால் போலக் கருணேமிகு தியினைல் அவ்வன்பே தாமாகி எப்பொழுதும் வெளிப்பட்டு நின்று அருளுவர்.

#### நான்காஞ் சூர்ணிகை.

#### - KONOE

- **ந**.உ. வழிபடாமைபை ஒழிக.
- டிட்ட (சு. பொ.) மும்மலங்களேக் களே தலும் சிவஞானிகளுடனே கூடு தலும், சிவனடியாரோடிண ந்கு தலும், சிவலிங்கங்களேச் சிவனெனக்கண்டு வழிபடு தலுமாகிய இவை சிவன்முத்தர்க்கு இலக்கணமாய் அமைந்தவிடத் தும், நாம்பு, நாடி, இறைச்சி, என்பு முதலிய தா துக்களின் வேற்றுமையின்றி, அதுவது தானுய் வருகின்ற ஆன்மாவானது அந்நாம்பு முதலியவற்றுக்கு வேறுமாயினுற்போல, உயிர்க்குயிராகிய சிவபிரான் சேதனைசேதனப்பிரபஞ் சமணேத் தினும் அதுவது தாமாயும், அல்லராயுங் நிற்பராகலான், கலப்புப் பற்றி அபேதமாய்க்காணும் காட்சிபற்றி எய்திய வழிபாடு பொருட்டன்மை யாற் பேதமாய் நிற்றலேக் காணுமிடத்து எய்தாமையின், சிவனடியாரையும் சிவலிங்கத்தையும் சிவமெனக்கண்டு வழிபடுக என்பதாம்.
- ா.ச. சிவபிரானுக்கு எப்பொருட்கண்ணும் ஒன்றுயும், வேறுயும், உடனுயும் கிற்குமியல்பு உளதாதலின், சிவவேடம் சிவலிங்கம் என்பவற்றை வழிபடுக என்றமைக்குக் காரணம் கூறப்படுகின்றது:—
- ந. (வெ. பொ) சிவபிரான் உயிர்ப்பொருள் உயிரில்லாப்பொரு ளெங்கணும் நிற்குநிலேயை உணரப்பெற்றுர்க்கு, கண்ணும் ஆநித்தனும் போல அது இது என்று கூறப்படும் பேதநிலேயினருமல்லராய், உடலும் உயி ரும்போல அதுவே என்று கூறப்படும் அபேதநிலேயினருமல்லராய், குணகு ணிபோல அதுவே இது என்று கூறப்படும் பேதாபேதநிலேயினருமல்லராய், அம்மூன்றற்கும் பொதுமையாய்க் கண்ணெளியும் ஆன்மபோதமும்)போல அத்துவிதநிலேயினராதலின், சடசித்துக்களெல்லாம் சிவவடிவேபரமாயினும், அவற்றுள் அன்பு விளேயுமிடத்தில் வழிபடல்வேண்டும் என்பது.
- ஈ. சு. பசுவின் வடிவமெங்கணும் காணப்படாத பால் கன்றை நிணிந்த தலேயிற்றுப்பசுழுலயின் கண்ணே விம்மி ஒ∕ழுகு வதுபோல, எப்போதும் வெளிப்பட்டருளுவதாகி அடிப்பட்டு வரும் அன்பானது திருக்கோயிலுள் ளிருக்கும் சிவலிங்கத் திருமேனியிலன்றி விளேயாமையால், சிவலிங்கத் திற் செய்யும் வழிபாடே அத்துவித ஞான,க்தை நிலேபெறுத் துமென்ற நியற் பாற்ரும்.
- டி எ. இதனுற் சிவலிங்கவழிபாடு கூறப்பட்டது. இந்த அத்துவித ஞானம் அசத்தாயுள்ள பேதங்களேக்கண்டு நீங்குதலாலாகும் பயனுதலின், அதன்பொருட்டு வழிபாடு வேறு விதித்தமை மிகையாகாதென்று கூறப் படுகின்றது:—

ந.அ. (வெ. பொ.) உடம்பிறுள்ள பிராரத்தவாதனே ஆன்மாவுக்குத் தாக்கும்வரையும், அதனைல் வரும் விருப்புவேறப்புக்களும், அவைவாயிலாக எய்தம் பிருதினிமுதல் மாபையீருகிய மாயேயமும், அதுபற்றி உண்டாம் விபரீதஞானமுமாகிய அசத்துக்கள் நீங்கினுலும், பின்வந்து கூடி மேம்படு வனவாதலான், இவை அணத்துக்கும் மூலமாகிய பிராரத்தவிணு வாசணே பற் றற நீங்கினைலன்றி அத்துவிதஞானம் மேம்பட்டு நிகழாதாமாதலின், அது பற்றறக் கழியும்பொருட்டு மெய்ஞ்ஞானிகளே நடி வழிபடவே, அப்பிரா ரத்தவிண ஒழிந்து அம்மெய்யுணர்வு மேலோங்கும்; ஆகலான் அன்பினைல் அவரை வழிபடுதல்வேண்டும் என்பதாம்.

#### **ஈ.கு.** இதனுற் சிவபக்தர்வழிபாடு கூறப்பட்ட*து*.

- சுo. அசத்தாயுள்ள வன்னபேதங்களே அசத்தென்ற கண்டொரு வியபோது உளதாகும் கிவஞானசொருபம் கிஃபெறுதல் அந்த அசத்துள தாதற்கு வேராயுள்ள பிராரத்தவிண ஒழிந்தவிடத்திலேயாமாதலின், அவ்வி ணேபை வேரறுத்து நிஃபெறச் செய்தற்கு, அங்ஙனம் நிஃபெறுத்திய சிவ ஞானிகளிடத்து வழிபாடு இன்றியமையாது வேண்டப்படும் என்றவா ருயிற்று.
- சக. அப்பிராரத்தவாதண நீங்கி மெய்யுணர்வு நிஃபெறும்பொருட்டு ஸ்ரீபஞ்சாக்ஷரமும் விதிப்படி உச்சரிக்கற்பாற்றும்; இவ்வுண்மை சிவப்பிரகாசம், திருவருட்பயன், கொடிக்கவி முதலியவற்றின் ஐந்தேழுத்தருணிலேயை இன்புறுநிலேக்குப் பின்னை அணேந்தோர்தன்மையைச் சாரவைத்தோதிய வாற்றுல் உணரப்படும்.
- சஉ. ''வேள்பிபுரிக்தோன் சுவர்க்கமடைவன்'' எனப் பயன்பற்றி விதிக்கப்படும் யாகமுதலியவற்றைப் பயன் விரும்பாமையாலேனும், பின்னர்ச் செய்து பயன்பெறலாமென்றேனும் ஒரோவிடத்துத் தவிர்த்தல்போல, சிவா சாரியரையும் ஒரோவிடத்து வழிபடாது தவிர்க்கலாமே எனின், அது கூடா தென்றும், அங்ஙனஞ் செய்யாவிடின் அது குற்றமாய் முடியும் என்றும் கூறப்படுகின்றது:—
- சாட (வெ. பொ.) தன்னுண்மை அறியமாட்டாது குருடாய்க்கிடந்த ஆன்மாவுக்குப் பலவாற்றுனும் அதினுண்மையைத் தெளிவித்து, எத்தின யும் எளிய அந்த ஆன்மா தன்னே அறிந்தவிடத்து, முற்றுணர்வு, வரம்பிலின்ப முடைமை, இயல்பாகவேபாசங்களினீங்கு தல், பேரருளுடைமை, முடி விலாற்றலுடைமை, தன்வயமுடைமை, இயற்கையுணர்வினருதல், தூய மேனியினருதல் என்னும் எண்குணங்களால் நிறைந்து தன் வண்ணமாகச் செய்தளித்த பெரியதோரு தவியை அதன்பின்னர் மறக்குமாயின், அஃது இதற்குமுன் அறியாமையான் மறந்த குற்றம் கழுவப்படுமாறுபோலத் தீரு மியற்சைத்தாகிய குற்றமன்று தலானும், ஞானுசாரியராய் எழுந்தருளிய சிவ

பொன் அங்ஙனம் தான்முஞகச் செய்தாலும், இதுகாறும் தனக்குச் சுதந்தர மின்றி அச்சுவபிரானது உபகாரத்தையின்றி அமையாததாய், அடிமையாகிய ஆன்மா எக்காலமும் அவ்வாறு அடிமையேயாமாதலானும், தான்முஞகச் செய்தளித்த அந்த ஞாஞசாரியப்பெரியோரை வழிபடுதலே அவ்வான்மா வுக்கு வலியாவதாம்.

சச. வாஷ சூதாகவடைகளாவா விஜரொவி3 நகரு வி.ரெமா கொ விஜிவி தொகவிவாவை **கருகா** 8° வை தருவலக்கு ஃ!

ஏஷ ஆக்மாபஹதபாப்மா விஜரோ விமிருத்யுர் விசோகோ விஜிகித்சோ பிபாஸ்: சத்யகாம்: சத்யசங்கல்ப:

- சரு. ''இந்த ஆன்மா (அபஹதபாப்மத்துவம்) சர்வஞ்ஞத்துவமுதலிய எண்குணங்களே உடையது" என்று சாந்தோக்கியசுருதி கூறுகின்றலையா னும், இந்த அபகதபாப்மத்துவமுதலியவற்றின் பொருளும், முக்தன் அந்த எண்குணங்களே அடையுமாறும் பிரமசூத்திரசைவபாஷ்யத்திற் (ச. ச. கூ.) காணப்படலானும்,
- കുന്നും | എയ്യുന്നും പ്രത്യായിലെ പ്രത്യാ

ஸர்வஞ்ஞதா திருப்தி ரநா திபோதஃ ஸ்வதர்தி 7தா நித்யமனுப்தசக் திஃ 1 அநர்தசக் திச்சநிராமயாத்மா விசுத்ததேஹஃ சகிவத்வமே தி 11

- சுஎ. ''சா்வஞ்ஞதை, திருப்தி, அநாதிபோதம், அலுப்தசக்தி, அனந் தசக்தி, சுவதந்திரத்துவம், நிராமயான்மா, விசுத்ததேகம் என்பவற்றை யுடையணுப் அவன் சிவத்தை அடைகின்றுன்" என்ற சா்வஞ்ஞானேத்த ராகமமும்,
  - சுஅ. கோளில் பொறியிற் தனமிலவே யெண்தணத்தான் றின வணக்காத் தலே
- சக. என்ற உத்தரவேதமும் 'சேர்வார்தாமே தானைகச் செயுமவ ஹறையுமிடம்" என்ற திராவிடசுருதியும் கூறமாற்றுனும் ஆன்மாவானது சிவஞாது எண்குணங்களால் கிறைதல் பெறப்பட்டது.)
- டு0. இங்ஙனம் இருபத்தெட்டுச் சிவாகமங்களினும் கூறப்படும் ஞான பாதப்பொருளெல்லாவற்றையும் பொது உண்மை என இருவகைப்படுத்தி, பிரமாணவியல் இலக்கணவியல் சாதனவியல் பயனியல் என நான்காகவைத்துப் போதிக்கும் இச்சுவஞானபோதசாஸ்திரத்தைக் கேட்டற்குரிய அதிகாரி யாடுரன்ற கூறப்படுகின்றத:—
- டுக. (வெ. பொ.) தான்முளைகச் செய்தவாற்முற் சீவன் என்னும் இயல்பினீங்கிச் சிவம் என்று ஒதப்படும் வேதார்தசாரமாகிய சித்தார்த ரெறி

உணர்க்தமாணவகனே! ஆணவம் என்னும் ஒரு மலமுடைய விஞ்ஞானகலர்க் கு அறிவின்கணின்று அருட்பார்வையால் கோக்குதலானும், ஆணவம் கன்மம் என்னும் இரு மலமுடைய பிரளயாகலர்க்கு இஷபாருட தேவகுருவாய் முன்னின்று செய்யும் திருகோக்கம், பரிசம், வாக்கு எனப்படும் தீக்கையானும் பிறவிக்கு எதுவாகிய பசுத்துவம் கீங்கிச் சிவத்துவம் விளங்குமாகலான், அவரின் வேருகிய ஆணவம், மாயை, கன்மம் என்னும் மும்மலமுடைய சகலர்க்கே அதுபவமுள்ள தேசிகராற் போதிக்கப்படும் இச்சிவஞானபோதம் உரிய தரம் என்க.

டு உ. ''முன்ன மவனுடைய நாமங் கேட்டாள்'' என்றற் நெடக்கத்த தேவாரத்திலே, ''தன்னுமங் கெட்டாள் தலேப்பட்டாணங்கை தலேவன் ருளே'' என்னும் திராவிட சுருதியானும், ''ஓர்மாத் திரையளவென் பேரிற், குறுகி னேன்'' என்னும் குமாகுருபாசுவாமிகள் திருவாக்கானும், முத்திகாலத்திலே சீவன் எண்குணங்களால் கிறைந்த சிவமாதல் பெறப்பட்டது; நாமங்கெடுத லும் ஒருமாத்திரையிற் குறுகலும் சீவன் சிவம் எனப்படுதலாம்.

#### பன்னிரண்டாஞ் சூத்திரத் தொகைப்பொருள்.

#### 

சிவத்தை அணேர்த முத்தாபினேர்க்குச் சிவன்முத்திரிலயில் அவர் அறிவும் இச்சையும் கிரியையும் புறத்தே நிகழுங்கால், அவர் அறிவானது மும்மலவழுக்கைச் சிவஞானநீரினுற் கழுவுதலினும், அவரது இச்சையா னது மெய்ஞ்ஞானிகளோடு கலந்து கூடுதலினும், அவரது கிரியையானது அன்பர் திருவேடத்தையும் சிவலிங்கத்தையும் வழிபடுதலினும் வியாபரிக்கும் என்றும், ஏணே இடங்களில் அவரது அறிவுமுதலிய நாடா என்றும், அங்ஙனம் வழிபடுதல் மலவாசணேயைத் தாக்கவொட்டாது தடுத்துச் சிவானந்தத்தை மேன்மேல் வளரச்செய்யும் என்றம், மெய்ஞ்ஞானிகளுக்கு உடம்பு உள்ளள வும் பிராரத்தவிணே உளதாதலின, அஃது ஒரோவிடத்து யாதானும் ஓர் சோர்வுகண்டு வாகணேவபத்தினுல் வர்து நுழைர்து தாக்குமாயின், தோன் றம்போதே அகு‱ முறுகவொட்டாது தடைத்துவிடல்வேண்டும் என்றும், ஆணவமு தலிய மும்மலங்களும் விபரீத உணர்வைச் செய்வது சமயம்வா**ய்த்த** போதேயாக, அவபக்தராயினேர் சமயம் வாய்க்காதபோதும் வாய்க்குமாறு செப்துகொண்டு தம்மோடொப்ப விபரீத உணர்விற் செலுத்தியே விடுவராத லின், அம்மலங்களினும் கொடியராகிய அவர் சேர்க்கையொழித்துச் சிவபக்த ோடு இணங்கவேண்டும் என்றம், அங்ஙனம் சிவபக்தபோடு இணங்கின் அவர் சுவானர்தபோகத்தை ஐம்புலவேடர் சூறைகொள்ளுமாறு ஊடுருவிச் செல்லவொட்டாத திண்ணிய வேலியாய் அமர்க்து, அச்சிவானக்தபோகத் தைப் பிறழுவொட்டாது நிறுத்திக்கொள்வாரென்றும், அதனுல் உலகியல்பு ணர்ச்சு தேய்ந்து தேய்ந்து போக, சிவா நபூ தியுணர்வே மேலோங்கி மேம் பட்டு கின ந்கும் என்றம், அதபற்றிப் பிராரத்தவினே அவர்க்குப் புசிப்பாகச் செல்லாதென்றும், அது சார்பாக அவபக்கர் சேர்க்கை பறற்றக் கழிக்குளிடும்

என்றம், சுவபெருமான் சேதைசைகளம் பிரபஞ்சமெங்கும் பாலில் கெய் போல வியாபித்திருப்பினும், சிவனடியார் திருவேடத்தினும், சிவலிங்கத்தி னும் தமிரில் ரெய்போல விளங்கி நிற்பார் என்றம், சிவனடியாரைச் சிவமெ னக் கண்டு வழிபடுதற்கு வேடம், பாவணே, செயல், தன்மை என்னும் நான்க னுள் ஒன்றே அமையும் என்றம், சிவாலயத்தில் எழுந்தருளியிருக்கும் சிவ லிங்கத்தைச் சரியாபாதத்தினரும், கிரியாபாதத்தினரும், யோகபாதத்தின ரும், ஞானபாதத்தினருமாகிய நால்வரும் தத்தம் அறிவின் தாரதம்மியத்திற் கேற்றவாறு நான்கு பிரகாரமாக வழிபடுவார் என்றும், கிவபோன் சேதனை சேதனப்பிரபஞ்சம் எங்கும் அபேதமாயும். பேதமாயும், பேதாபேதமாயு முள்ள நிலையால்லராய், அம்முன்றற்கும் பொதுமையாய்க் கண்ணெளியும் ஆன்மபோதமும்போல அத்துவித நிலைமையினராயிருத்தலின், அவரை அன்பு விளையுமிடத்தில் வழிபடல்வேண்டும் என்றும், பிராரத்தவாதினை கழி யும்பொருட்டுச் சிவலிங்கத்தையும், சிவனடியாரையும், சிவாசாரியரையும் வழிபடல்வேண்டும் என்றும் போதிக்கப்பட்டதாம் என்க.

#### பன்னிரண்டாஞ் சூத்திரப் பரீக்ஷைவிஞக்கள்.

#### ~2000 xx

- க. சூத்திரப்பொருள் யாது? ச.
- **உ. இ**தன் கருத்துரை யாது? டு.
- **டி. இதன்** பொருள் யாது? சு.
- ச. சூத்திரப்பிண்டப்பொருள் யாது? எ.
- டு. முத்தர் அறிவு வியாபரிக்குமிடம் எதனுற் பெறப்படுகின்றது? அ.
- சு. முத்தர் இச்சைவியாபரிக்குமிடம் எதனுற் பெறப்படுகின்றது? கூ.
- எ. முத்தர் கிரியை வியாபரிக்குமிடம் எதனுற் பெறப்படுகின்றது? கo.
- அ. முத்தர் ஞான இச்சாக்கிரியை ஏணேயவிடங்களிற் செல்லுமா? கக.
- கூ. இந்தவழிபாடு எதுபோலச் சிவானந்தத்தை வளரச்செய்யும்? கஉ.
- கo. முதலாஞ் சூர்ணிகை யாது? கடை
- கக. இதன் பொருள் யாது? கச*்*,
- கஉ. மெஞ்ஞானிக்கு எவை மூன்றம் ஆகாவாம்? ககூ.
- கா. பிராரத்தவிண வரதிணவயத்திஞல் வர்து தாக்குமாயின், எவை படிப்படியே வந்து தலேப்படும்? கஎ.

- கச. மும்மலமும் வர்து எதின இழக்கச் செய்யும்? கஎ.
- கரு. அஞ்ஞானம் எதனுல் ஆகின்றது? கஎ.
- கசு. ஏகதேசக்காட்சி எவற்றுல் ஆயது? கஎ.
- கஎ. விருப்பு வெ றப்புக்கள் எதலுல் ஆகின்றன? கஎ.
- கஅ. தற்போதம் முணயாதவாறு யாது செய்தல்வேண்டும்? கஎ.
- ககூ. மும்மலங்கள் உதிக்கும்போது அவற்றைத் துடைத் தற்கு எது வாயில்? கஎ.
  - உ௦. இரண்டாஞ் சூர்ணிகை யாது? கஅ.
  - உ*க. அதன் பொருள் யாது? ககூ*.
- உட. சிவபக்தியில்லாதாரோடு இணங்காதிருத்தல் ஒன்றுமாத்திரம் போதாதா? உ௦.
  - உடை சிவபத்தரோடு யாதுபற்றி இணங்கல்வேண்டும்? உக.
  - உச. மெய்த்தவமாவது யாது? உஉ
  - உடு. பொய்த்தவமாவது யாது? உஉ.
  - உசு. எவர்க்கு உலகியல்பு தூர்ந்து சிவா நபூதி தஃப்படும்? உடி.
  - உஎ. சிவா நபூ தியையுடையார்க்கு எவை வா தியா? உடி.
  - உஅ. எவரோடு இணங்கிளுல் தீயோர் இணக்கம் அறும்? உடி.
- உகூ. சிவபோகச் செல்வத்தை ஃம்புலவேடர் கொள்ளேயடிக்காது தடு த்தற்கு வேலியாயுள்ளார் யார்? உடி.
  - ா∟ா. முன்றுஞ் சூர்ணிகை யாது? உசு.
  - **டக.** இதன் பொருள் யா*து*? உடு.
- டி உ. ஸ்ரீருத்திரம் கின்றதிருத்தாண்டகம் என்பன அணித்துக்கும் வழிபாடு கூறுதலால், மெய்ஞ்ஞானிகளும் அங்ஙனம் பகுப்பின்றி அணித்தை யும் பரமேசுவரசெனக் கண்டு வழிபடுதல் அமையாதா? உரு, உசு.
- டைடை. காமுகரை எவை வசிகரித்தல்போல, மெய்யடியாரை எவை வசிகரிப்பன? உசு.
  - ந்*ச.* தயிரில் நெய்போல எங்கே விளங்கி நிற்கின்*ரூ*ர்? உகூ.

- ஈ.ரெ. சிவபிரான் எங்கே பிரகாசமாயும், எங்கே அப்பிரகாசமாயும் உள்ளார்? உஎ.
  - *நகு. மெ*ய்யன்பர் வேடம் யாது? உஅ, (1).
  - ந<sub>எ</sub>. **பா**வண யாது? உஅ, (2).
  - **டைஅ. செ**யல் யாதூ? உஅ, (3).
  - நகு. தன்மை யா*த*ை? உஅ, (4).
  - ச0. எவைபற்றி மெய்யன்பர் சிவமேயாவர்? உஅ, (4).
  - சக. சிவபிரான் எங்கே எக்காலமும் பிரகாசமாய் நிற்பர்? உகூ.
  - சஉ. சரிபையாளர் சிவலிங்கத்தை எங்ஙனம் வழிபடுகின்றுர்? டகை,(1)
  - சா. கிரியையாளர் எங்ஙனம் வழிபடுகின்றுர்? டக, (2).
  - சச. போகிகள் எங்ஙனம் வழிபடுகின் ருர்? ஈ.க., (3).
  - சடு. ஞானிகள் எங்ஙனம் வழிப்டுகின்றுர்? டக, (4).
  - **சசு. நூன்காஞ்** சூர்ணிகை யாது? ந.உ.
  - *சஎ*. இ**தன்** பொருள் யாது? ஈ.உ.
- சஅ. சடசித்துக்களெல்லாம் சிவவடிவேயாமாயினும், அவர் எங்கே வழிபடற்பாலர்? டிடு.
  - சகூ. எவைபோலப் பேதநிலேயினரல்லர்? ஈ.டு.
  - டு0. எவைபோல அபேதகிலேயினால்லர்? நடரு.
  - டுக. எவைபோலப் பேதாபேதநிலேயினரல்லர்? ஈ.டு.
  - டு உ. எவைபோல அத்துவி தநிஃயினர்? ஈ.டு.
- டு நட. **மெ**ய்ஞ்ஞானிகளுக்குச் சிவபிரான் எதுபோல எப்போதும் வெளிப்பட்டருளுகின்*ரு*ர்? நடகு.
  - டுச. **மெ**ய்ஞ்ஞானிகளது அடிப்பட்ட அன்பு எங்கே விளேகின்றது? உக.
  - நிடு. சிவலிங்கவழிபாடு எ**தண** நிலே நி*றுத்து*ம்? *உசு.*
  - நிசு. அத்தாவித்ஞானம் எதன் பயன்? டி.எ.
- டு எ. பிராரத்தவினே ஆன்**மாவை**த் தாக்குங்கால் எவையெல்லாம் நீங் கும்? எவை பின்வந்து தஃவப்படும்? நூ.அ.
  - டுஅ. **அ**ணத்துக்கும் மூலமாயுள்ளது யாது? டிஅ.

# உகஅ சிவஞானபோதவசனுலங்கார திபம். [கஉ-ஞ் சூத்திரமீ

- நிகூ. பி சாரத்தவாசண ீங்காதொழியின் எது மேம்பட்டு பிளெங்காது? டதை.
- சு**். அ**ப்பிராரத்தவாசணேயை நீக்குமாற யாது செய்தல் வேண்டும்? <u>ந</u>அ.
  - சுக. மெப்படியார்களே எங்ஙனம் வழிபடல்வேண்டும்? ஈ.அ.
  - **சுட. சிவஞான**சொருபம் எப்போது நிஃபெ*று*ம்? சo.
- சு ந. ஐக்தெழுத்தருணிலே திருவருட்பயன் முதலியவற்றில் எங்கே வைத்துக் கூறப்பட்டது? சக.
- சு.சு. ஆ, தலால் எவரிடத்து இன்றியமையாது வழிபாடு செய்தல்வேண்டும்? சo.
- சுடு. பயண விரும்பாமையாலேனும், பயணப் பின்னர்ப்பெறலாம் **என்**றேனும்'*எ தணேத்<sub>க</sub> த*விர்க்கலாம்? சஉ.
  - சுசு. அங்ஙனம் சிவாசாரியரை வழிபடாதொழியின் என்னே? சடி.
  - சுஎ. ஆசாரியர் ஆன்மாவை எவ்வண்ணமாகச் செய்தார்? சடி.
  - சுஅ. ஆசாரியர் செய்த உதவியை ஆன்மா மறந்தால் யாதாகும்? சுடு.
  - சுகூ. சிவபிரானுக்கு எக்காலமும் அடிமையாயது யாது? சடி.
  - எo. சுருதியிற் கூறப்பட்ட எண்குணங்கள் யாவை? சச, செடு.
- எக. சுரு தியிற் கூறப்பட்ட அபகதபாப்மத் துவா தி குணங்களேச் சைவ பாஷ்யகாரர் சர்வஞ்ஞதா திகுணங்களேன் று எங்கே பொருள் கூறுகின்றுர்? ச®
  - எஉ. சிவாகமத்திலே கூறப்பட்ட எண்குணங்கள் யாவை? சசு, சஎ.
- எடி. உத்தாவே தமுடையார் எண்குணங்களேயுற்றுக் கூறியி ருக்கின்றுரா? சஅ.
- எச. சிவபிரான் ஆன்மாவைத் தன்வண்ணமாக்குகின்றுர் என்றமைக் குப் பிரமாணம் யாது? சகூ.
  - எடு. சிவஞானபோதம் யாருக்கு உபதேசிக்கற்பாற்று? நிக,
  - எசு. சிவன் யாது காரணத்திைல் தனது நாமம் குறுகப்பெற்றது?நிஉ
  - எஎ. எங்ஙனம் குறோகிற்று? இடை
  - **எ**அ. அதற்குத் திராவிடசுருதிப்பிரமாணம் யாது? டூஉ.

### சிவஞானபோதவசனுலங்கா ர தீபம்

முற்றுப்பெற்றது.

#### சிவமயம்.

#### திருச்சிற்றம்பலம்.

# பிழை திருத்தம்.

| பக்கம். | வர். | பூமை.             | திருக்கம்.               |  |
|---------|------|-------------------|--------------------------|--|
| 2       | 1    | ஸ்பனஞ்            | ஸ் <b>தாபனஞ்</b>         |  |
| 6       | 12   | திகுமுகத்தை       | திருமுக <sub></sub> த்தை |  |
| 8       | 1    | வ <i>டுத்துறை</i> | வடு துறை                 |  |
| 17      | 8    | படன               | டன                       |  |

''சிவஞானபோதநூல்'' என்ற விஷயத்துக்கு இடப்பட்ட நடி–ம் பக்கக்தொடுத் துள்ள ஏ?னய பக்கங்க?ள கடி, கச என்றற்றெருடக்கத்தனவாகக் கொள்ளாது நடநி, நிச என்றற்றெருடக்கத்தனவாகக் கொள்க.

| பக்கம்.    | வரி.                | பூழை.                      | திருத்தம்.                         |
|------------|---------------------|----------------------------|------------------------------------|
| 33         | 5                   | பிருதக                     | பிருக                              |
| ,,         | 7                   | அவர்                       | அதர்                               |
| 34         | "                   | <b>திரக</b> ளா <b>ந்</b>   | <b>தி</b> மங்களாற்                 |
|            |                     |                            | •                                  |
| 41         | 11 .                | மெனில்                     | மெனல்                              |
| 34         | 10                  | <b>ரட</b> -டும்            | ந_டு-ம்                            |
| ,,         | 14                  | ஆன்மாக்களுக்கு             | உயிர்களுக்கு                       |
| 40         | 15                  | சோ <i>ற்றிய</i>            | தோற்றிய)                           |
| ,,         | 31                  | இ <i>ஃ த</i>               | இ <i>த</i>                         |
| 84         | 9                   | உயர்வும்                   | உயர்வு                             |
| 85–ம் பக்க | த்து 24—ம் வாரியில் | இதற்கு என்றற்              | <i>ெருடக்கத்த அடைப்புக்</i>        |
|            |                     |                            | ிக்குளுள்ளதை நீக்கிவிடு <b>க</b> . |
| 88         | 16                  | 14, 20                     | 14-20                              |
| 95         | 3                   | பொருளா                     | பொருளாகாது                         |
| 95         | 32                  | சிறப்புப்பா <b>யிரத்து</b> | தை ''மகாவுக்கிர வீரபத்தி           |
|            |                     | எ—ம் பிரிவின்              | <b>் நாஸ்திர</b> ்?த்து கநிஅ-ம்    |
|            |                     | குறிப்புகளில்              | ) பிரிவிற்                         |
| 97         | 1                   | பாவி                       | മി ∉മി                             |
| 3 7        | 22                  | ശക്                        | <b>∕</b> 70∯<br><b>_</b>           |
| 107        | 15                  | ஆன்மாவான த                 | <b>4</b>                           |
| 120        | 9                   | தேயம்                      | தேவம்                              |
| 128 ·      | 23                  | (கா. பொ)                   | (க. பொ)                            |
| 129        | 14                  | முனட                       | <b>ഗ്രത</b> ്ന                     |

| പക്കാം.  | ഖറ്.      | <b>டூ</b> மை்         | திரு த்தம்.            |
|----------|-----------|-----------------------|------------------------|
| 131      | 4,        | _ <b>ക</b> ്സു r      | _தவு <i>ர</i>          |
| 132      | 34        | சுட்டிமறக்            | சு <i>ட்டிற</i> க்     |
| 133      | 32        | லொzப3ருதா             | சுய <b>ா</b> தாவு ஓ    |
|          |           | 8<br>சோயமாத்மா        | த                      |
| 134      | 1         | அத இந்த ஆன்மா         | •                      |
| 137      | 28        | <b>துவ</b> ம்         | சேதனபாகத்தில் துவம்    |
| 138      | 30        | <b>கிட</b> ங்         | கி <i>ட</i> தங்        |
| 141      | 5         | கொண்டு                | கண் டு                 |
| ,,       | <b>31</b> | <i>மா <b>று</b>ம்</i> | மென் <i>று</i> ம்      |
| "        | "         | கென் றன               | கின் றது               |
| 144      | 9         | ம <b>ல</b> ாம்        | <b>மலர்</b>            |
| 77       | 12        | பொகுட்டாம்            | பொகுட்டு               |
| "        | 13        | பீஜமாம்               | பீஜம்                  |
| 146      | 3         | செஷ                   | Ottob                  |
| 147      | 13        | தாதர்                 | தாக்த                  |
| 162      | 18        | <i>15_5</i> -         | <i>ங</i> .சு (சூ. பொ.) |
| 166      | 20        | அ தீன                 | அമത 🛚                  |
| 168      | 4         | காட்ட                 | /B/T L_                |
| 169      | 21        | (10)                  | (1)                    |
| 172      | 24        | வரய்                  | <b>வ</b> ாய்           |
| 181      | 21        | இவற்றின்              | இதன்                   |
| 185      | 10        | தாய்                  | வாய்                   |
| 190      | 18        | <b>ஞ</b> த்வா         | ஞா த்வா                |
| 191      | 22        | ப–மெ                  | பமெ                    |
| 192      | 27        | ளால்                  | ளாய்                   |
| 199      | 13        | 40,63                 | 40—63                  |
| 201      | 11        | 81,84                 | 81—84                  |
| 203      | 13        | 116,120               | 116—120                |
| <b>"</b> | 14        | <b>கஉ</b> ா_          | & <b>2</b> -&          |

சென்னேயினின்று நெடுக்தாரத்தினதாகிய திருப்பாங்குன்றத்தினிருக்து பிழை திருத்தி அனுப்பவேண்டியிருக்தமையால், இங்கே காட்ட்ப்பட்ட பிழைகளேயன்றி இன்னும் பிழைகள் விரவியிருத்தல் கூடும்; ஆகலான், அறி ஞர் தயைகூர்க்து அவற்றைத் திருத்தி வாசித்துக்கொள்க

#### சிவமயம்.

### திருச்சிற்றம்பலம்.

# விக்கிரயபுஸ் தகம்.

| 1.         | நீலக <b>ண்டபாஷ்யத் த</b> மிழ்மொ <i>ழிபெ</i> யர்ப்பு            | <i>™</i> . | <i>⊅</i>  .<br>0 |
|------------|----------------------------------------------------------------|------------|------------------|
| 2.         | வை திகசுத்தாத்துவி தசைவசி த்தார்ததத் துவப்படம்                 | 3          | 0                |
| 3,         | . ஒடி வினுவிடை                                                 | 1          | 0                |
| <b>4</b> . | வச்சிர தண்டமுர் தார் திரிக துண்டகண்டன கண்டன மும்               | 0          | 8                |
| 5.         | மகாவுக்கிரவீரபத் தொள்திரம் (ஏகான்பவாதகண்ட )<br>னம் பற்றியதை) } | 0          | 8                |
| <b>6</b> . | ஸ்ரீ சீகாழிப்பெருவாழ்வின் சீவகாருண்ணியமாட்சி                   | 0          | 4                |
|            | (இவற்றிற்குத் தபாற்சார்ஜ் <b>வேறு</b> )                        |            |                  |

இங்ஙனம்

சிவசம்பு நாதையர்

**திருப்பரங்குன்றம்** 

மதுரை ஜில்லா.

சிவஞானபோதவசலைங்காரதீபம் கு. 2; அணு. 8. சிவலிங்கமகத்துவம் அணு. 4. திருநீற்றின் உண்மை அணு. 4.

(தபாற்சார்ஜ் வேறு)

விலாசம்:—

சி. சு. ஏகாம்பாமுதலியார்

44. சாயிசாயக்கன்தெரு

சிர்தாத்திரிப்பேட்டை

(சென்ண)